
Ajahn Jayasāro 

 

Janvier 2026 

 

 

Prenez soin de vos préceptes ............................................................................................... 2 

Les clés de la Libération ........................................................................................................ 4 

Dernier jour de la marche annuelle dans le Maharashtra ................................................. 6 

Un esprit pavé d’or .................................................................................................................. 8 

Le respect est un trésor du cœur........................................................................................ 10 

Un bond dans la conscience ............................................................................................... 12 

Les actions comptent plus que les croyances .................................................................. 14 

Une connaissance et une conduite parfaite ...................................................................... 16 

Prendre les choses étape par étape, une respiration à la fois....................................... 18 

 

 

 

 



 2 

Prenez soin de vos préceptes  

 
 

 
 
 
 
 
 



 3 

Je traverse actuellement la campagne du Maharashtra dans le centre de l'Inde avec un groupe de 
sept moines, quatre anagarikas et un nombre fluctuant de bouddhistes locaux. 

Grâce à un excellent traducteur, je peux donner des enseignements aux communautés bouddhistes 
des villages que nous traversons. Ils sont heureux de nous voir. Bien qu'il y ait plus de dix millions de 
bouddhistes dans cet État, peu d'entre eux, en particulier dans les zones rurales, ont la chance de voir 
le Sangha et d'écouter le Dhamma. Hier en marchant vers le sud depuis Nagpur, j'ai donné trois 
enseignements complets, trois exhortations au bord de la route, et j'ai raconté une histoire sur 
l'honnêteté et le courage à un groupe d'élèves et à leurs enseignants dans une cour d'école 
poussiéreuse. Ce fut une bonne journée. 

Voici quelques réflexions sur le sīla que je répète : 

Prenez soin de vos préceptes et vos préceptes prendront soin de vous. 

En respectant les préceptes, vous offrez un grand don de sécurité à ceux qui vous sont chers. 

La confiance s'accroît dans les familles et les communautés lorsque tout le monde respecte les 
préceptes, et le bonheur naît de la confiance mutuelle. 

Les préceptes vous apportent le respect de vous-même et vous libèrent du remords. 

Ajahn Jayasāro 
3/1/26 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 



 4 

Les clés de la Libération 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 



 5 

Nés dans ce monde humain, nous possédons les matières premières nécessaires à la libération. Le 
Dhamma nous apporte la connaissance et les outils nécessaires. 

Sept pouvoirs nous viennent en aide : la confiance, l'énergie, une honte intelligente, une peur 
intelligente des conséquences, la pleine conscience, le samādhi et la sagesse. 

Une chose conduit à la distinction : l'attention sage. 

Une chose doit être réalisée : la délivrance inébranlable. 

Neuf façons de surmonter la malveillance : lorsque surgissent des pensées telles que « ils m'ont 
fait du mal », « ils me font du mal » ou « ils me feront du mal » ; ou des pensées telles que « ils ont 
fait, font ou feront du mal à quelqu'un qui m'est cher et agréable » ; ou des pensées telles que « ils 
ont fait, accordent ou accorderont une faveur à quelqu'un que je déteste et qui me déplaît ». Dans 
chaque cas, posez-vous la question : « À quoi bon nourrir de la malveillance ? » 

Cinq perceptions font mûrir la libération : la perception de l'impermanence, de dukkha dans 
l'impermanence, de l'impersonnalité dans dukkha, la perception de l'abandon et la perception du 
désenchantement. 

Huit choses sont à connaître en profondeur : le gain et la perte ; la bonne et la mauvaise réputation 
; le blâme et la louange ; le plaisir et la douleur. 

Six formes de respect sont à entretenir; envers le Bouddha, le Dhamma, le Sangha; l'entraînement, 
la vigilance et l'hospitalité. 

Huit choses sont à développer : la Vue Juste, l'Intention Juste, la Parole Juste, l'Action Juste, les 
Moyens d'Existence Justes, l'Effort Juste, l'Attention Juste et le Samādhi Juste. 

Demain n'est qu'une idée dans notre tête. Le présent est tout ce que nous avons. 
Ajahn Jayasāro 

06/01/26 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 6 

Dernier jour de la marche annuelle dans le Maharashtra 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 



 7 

Il est trois heures du matin, c'est le dernier jour de ma marche annuelle dans le Maharashtra. Hier 
après-midi, nous avons traversé les deux derniers villages. À Warwat, un cortège nous accueillit et 
mené par un batteur enthousiaste et des filles en formation balançant au-dessus de leurs têtes leurs 
lezim tintinnabulants, nous conduisit sous une pluie de fleurs jusqu’au petit temple bouddhiste. La 
route avait été décorée de motifs floraux en poudre et d'un grand « WELCOME » en anglais. Des 
chaises avaient été préparées dans la cour du temple pour le Sangha. On nous a servi un thé noir très 
sucré. Les bouddhistes locaux se sont assis devant nous sur le sol – les femmes dans leurs plus beaux 
saris blancs. Un groupe qui avait marché derrière nous depuis le village précédent les a rejoints, 
impatient d'entendre davantage d'enseignements du Dhamma. Plusieurs personnes avaient préparé 
des plateaux de bananes et de pommes à offrir. Les cinq préceptes ont été demandés. Presque tout 
le monde récitait les chants avec aisance, y compris les petits enfants en uniforme scolaire assis à 
l’avant. J'ai commencé mon enseignement, aidé par mon excellent traducteur, Dr Jeewok. C'était 
environ la quarantième fois depuis le début de notre marche de 220 km. 

Voici une chose que je leur ai dite : 

C'est un enseignement vérifiable. Comparez ce que vous ressentez lorsque vous agissez avec 
bienveillance et générosité à ce que vous ressentez lorsque vous vous comportez d’une manière 
égoïste et avide. Qu’est-ce qui vous fait vous sentir mieux ? Lequel pensez-vous devoir cultiver, et 
lequel abandonner ? Qu'en est-il du respect et du non-respect des préceptes ? Calme et agitation.  
Regardez, observez, voyez par vous-mêmes. 

Ajahn Jayasāro 
10/1/26 

P.S. Il y avait un code personnel dans la dernière Feuille Jaune : né le 7.1.1958. 68 ans demain. 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 8 

Un esprit pavé d’or 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 



 9 

Dans cette vieille histoire, un roi décrète que partout où il marche, le sol doit être pavé d'or. Une 
crise se profile, car les impôts nécessaires pour financer un tel projet entraîneraient une misère 
généralisée. Un sage ministre résout le problème en offrant au roi une paire de chaussures aux 
semelles plaquées d'or. Cette histoire nous enseigne qu'il vaut mieux changer notre attitude envers 
notre environnement plutôt que d'essayer sans cesse de changer l'environnement lui-même. J'aime 
cette histoire depuis mon enfance et je la raconte encore aujourd'hui. 

Mais pour moi, cette histoire ne signifie pas que nous ne devrions pas entretenir nos trottoirs, ni 
qu'il existe une seule manière de voir le monde qui nous permettrait de rester heureux quoi qu'il 
arrive. Elle nous encourage plutôt à prendre conscience de ce que nous apportons aux situations, du 
cadre à travers lequel nous les percevons. Trop souvent, par notre façon de penser, nous rendons les 
choses pires qu’elles n’ont besoin de l’être, ou moins bénéfiques qu’elles pourraient l’être.  Au lieu de 
cela, nous pouvons nous demander : « En ce moment, quel simple changement de pensée pourrait 
faire la différence ? » 

Il était une fois (il y a deux jours), un moine qui se trouvait dans un lieu public très fréquenté 
attendait. C'était une attente interminable. Il se donna alors pour tâche de compter 108 respirations 
consécutives. Le fait de vouloir accomplir cette tâche avant de partir inversa son attitude face au 
temps qui passait et plaqua son esprit d’or. 

Ajahn Jayasāro 

13/1/26 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 10 

Le respect est un trésor du cœur 

 
 

 
 
 
 
 



 11 

Le Bouddha enseignait que le respect des valeurs, des principes, des vérités ou des personnes 
dignes de respect est de bon augure et élève l'esprit. 

Dans le Gārava Sutta (SN 6.2), le Bouddha déclare que le manque de respect est une source de 
dukkha. Le sentiment de respect est un trésor du cœur que même le Bouddha jugeait utile de cultiver. 
Peu après son éveil, ne voyant personne qui puisse l'égaler en sīla, samādhi, paññā et vimutti 
(libération), il n'en conclut pas qu'il n'avait plus besoin de respect. Il décida que l’objet de son respect 
serait le Dhamma. 

Le respect signifie “regarder avec estime”, “se tourner vers ce qui est plus élevé”, il encourage 
l’humilité. En même temps, le respect signifie donner du poids et de l'importance, donner la priorité, 
donner la préséance. Le Bouddha mentionnait sept objets de respect : le Bouddha, le Dhamma, le 
Sangha, l’entraînement (sikkhā), le samādhi, la vigilance (appamāda) et l'hospitalité. 

Le respect pour le Bouddha, le Dhamma et le Sangha peut s'exprimer par des rituels simples tels 
que joindre les mains en añjali ou se prosterner. Le respect pour l’entraînement se manifeste en 
gardant à l'esprit la souffrance inhérente aux transgressions même mineures des préceptes ; en étant 
cohérent et en se consacrant à l'abandon des états malsains et à la culture des états sains ; en 
ramenant l'esprit, encore et encore, à la perception de anicca, dukkha et anattā. 

Ajahn Jayasāro 

17/1/26 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 12 

Un bond dans la conscience 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 13 

Supposons que vous ayez pour tâche d’observer un flux de personnes passant par une porte. Tout 
ce que vous avez à faire, c'est de repérer celles qui sont vêtues de blanc. En gardant cette tâche à 
l’esprit, d'autres perceptions telles que homme, femme, grand, petit, beau, laid, etc. peuvent 
apparaître brièvement dans l’esprit, mais seulement à la périphérie de la conscience. En donnant la 
priorité à un seul facteur, les vêtements blancs, vous reléguez automatiquement tout le reste au 
second plan. 

De même, en se concentrant sur un objet tel que la respiration, les méditants relèguent au second 
plan toutes les autres activités mentales. Les pensées et les souvenirs, quel que soit leur contenu, 
deviennent simplement « pas la respiration ». Les méditants qui ont du mal à rester concentrés sur la 
respiration sont facilement découragés. Ce qu'ils oublient souvent, c'est que même si leur esprit est 
détourné de la respiration vers le désir ou l'aversion, la torpeur, l'agitation ou le doute, un changement 
significatif a déjà eu lieu dans leur esprit. Leur identification aux états mentaux comme étant « moi » 
ou « mien », leur présomption de propriété, a été radicalement remise en cause. La perception des 
états mentaux comme de simples états d'esprit impersonnels apparaissant et disparaissant est 
désormais née. Il s'agit d'un bond révolutionnaire dans la conscience. 

Trop souvent, les méditants négligent le bénéfice à long terme le plus important de la méditation, 
comprendre la nature des choses comme une expérience directe, au profit des gains à court terme 
d'états mentaux sains. 

Ajahn Jayasāro 
20/1/26 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 14 

Les actions comptent plus que les croyances 
 

 
 

 
 
 



 15 

Récemment, j'ai passé un peu de temps à discuter avec des écoliers. J’ai observé que les gens 
peuvent être très intelligents, au point de créer des machines capables d’aller sur Mars, mais aussi 
très stupides, au point d’avoir des préjugés envers leurs semblables simplement parce que ces 
derniers ont une couleur de peau différente. Une même personne peut obtenir un doctorat dans une 
université prestigieuse et être incapable d'appliquer son intelligence aux tâches les plus élémentaires, 
comme manger, se reposer et faire de l'exercice. Pour aller au-delà de ce mélange habituel 
d'intelligence et de son contraire, nous avons besoin de l'approche équilibrée de la vie que le Bouddha 
a enseignée. Ses enseignements révèlent nos souillures et nos angles morts et nous donnent des 
moyens efficaces pour y remédier. Ils mettent en évidence notre potentiel et nous montrent comment 
l'atteindre. En pratiquant le Dhamma, nous pouvons harmoniser notre monde intérieur et notre 
monde extérieur. 

Quelqu'un m’interrogea sur les croyances. Je répondis que les actions du corps, de la parole et de 
l'esprit étaient plus importantes. L'histoire regorge de personnes qui prétendent agir au nom de leur 
dieu ou de leur philosophie, et qui traitent les autres avec grande cruauté et violence. Les croyances 
nobles ne conduisent pas nécessairement à une conduite sage et remplie de compassion. Les 
croyances bouddhistes sont des hypothèses vérifiables sur notre capacité à abandonner ce qui est 
malsain, à cultiver ce qui est sain, et à purifier l'esprit. Mettez-les à l'épreuve. Vos actions seront la 
preuve de la validité du Dhamma. 

Ajahn Jayasāro 
24/1/26 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 16 

Une connaissance et une conduite parfaite 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 17 

L'une des épithètes du Bouddha est « vijjācarana sampanno », « ayant une connaissance et une 
conduite parfaite ». La nuit de son Éveil, le Bouddha réalisa les tevijjā, les trois vijjā ou connaissances. 
Dans la première partie de la nuit, il acquit une connaissance profonde de ses propres vies passées ; 
dans la deuxième partie, une connaissance profonde du passage vers la mort et de la renaissance des 
êtres en fonction de leurs actions ; dans la troisième partie, une connaissance profonde de la 
destruction de toutes les pollutions mentales (āsavā, synonyme de kilesa ou souillure). Bien que seule 
la dernière de ces trois connaissances ait constitué son éveil, le rôle des deux premières dans la 
préparation du terrain pour la troisième ne doit pas être sous-estimé. 

La vijjā du Bouddha, également traduite par sagesse et compréhension, s'accompagne de carana, 
ou conduite. Sa sagesse guide et informe chacune de ses actions. Ce principe n'est pas réservé au 
Bouddha, mais est partagé par tous ceux qui suivent son chemin car la sagesse authentique s'exprime 
inévitablement dans l'action. 

Progressivement, certaines actions et certains discours deviennent littéralement impensables. Au 
niveau de base de la pratique, la compréhension expérientielle du flux des causes et des conditions 
qui ont contribué à notre vie conduit à la gratitude et à des actions qui cherchent à l'exprimer ; la 
compréhension expérientielle de la loi du kamma donne lieu à un engagement ferme envers les 
préceptes. L'intérieur et l'extérieur s'alignent alors harmonieusement. 

Ajahn Jayasāro 
27|1/26 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 18 

Prendre les choses étape par étape, une respiration à la fois 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 19 

S’attarder sur tous les dangers qui menacent l’humanité dans les années à venir peut sembler être 
un excellent moyen d’induire un stress et une anxiété inutiles dans nos vies. Il vaut certainement 
mieux essayer de rester dans le moment présent et de prendre les choses étape par étape, une 
respiration à la fois. 

Eh bien, oui et non. Cela dépend de la manière dont nous les appréhendons intérieurement. À 
certaines occasions, le Bouddha encourageait les moines à contempler la fragilité de leur situation 
favorable actuelle afin de les motiver dans leur pratique. Il disait aux jeunes moines en bonne santé 
de réfléchir au fait que, lorsqu’ils seraient atteints par la maladie et la vieillesse, il serait plus difficile 
de faire des efforts dans la solitude. Il soulignait aussi que leur vie deviendrait difficile si les villages 
voisins étaient touchés par la famine ou des conflits sociaux, ou ce qui se passerait s’il y avait de graves 
discordes au sein du Sangha. 

 Le Bouddha soulignait également les dangers plus immédiats qui pouvaient menacer les moines 
qui pratiquaient dans la solitude. Ils couraient le risque d’être mordus par des serpents venimeux, des 
mille-pattes ou des scorpions. Ils pourraient soudainement tomber malades à cause d’une intoxication 
alimentaire ou se blesser dans un accident et se casser un membre. Ils pourraient être attaqués par 
des animaux sauvages, comme des tigres ou des léopards. Ils pourraient être maltraités par des 
criminels cherchant refuge dans la forêt pour planifier des crimes ou échapper à la capture. Ils 
pourraient être maltraités par des êtres non humains. 

Plutôt que d’être déprimés ou anxieux face aux dangers, nous pouvons également les considérer 
de manière constructive. En les contemplant calmement, nous pouvons approfondir notre 
appréciation des avantages dont nous disposons actuellement et en tirer le meilleur parti tant que 
nous le pouvons. 

Ajahn Jayasāro 
31/1/26 

 
 


	Prenez soin de vos préceptes
	Les clés de la Libération
	Dernier jour de la marche annuelle dans le Maharashtra
	Un esprit pavé d’or
	Le respect est un trésor du cœur
	Un bond dans la conscience
	Les actions comptent plus que les croyances
	Une connaissance et une conduite parfaite
	Prendre les choses étape par étape, une respiration à la fois

