Feuilles Jaunes

Ajahn Jayasaro

Janvier 2026

Prenez Soin de VOS PreCEPLES.......cocviiieiieteeceee ettt et aeas 2
Les clés de 1a LIDEration ............ooiiiieicceeeeee et 4
Dernier jour de la marche annuelle dans le Maharashtra..............ccccocoeviiiiiieiiiieceenn. 6
UN ESPIIt PAVE Q'OF ...ttt et et e e e e eaeeeaeeeaeeereeeneas 8
Le respect €St UN tréSOr AU COBUT...........ooviieiieeeeeeeee e 10
Un bond dans 12 CONSCIENCE .........ocviiiiieiieeeeeeee et e 12
Les actions comptent plus que [€S CroyanCeS............cccvveviieiiiciiieieeceeeeeeee e 14
Une connaissance et une conduite parfaite...........c..cccoooeoieviiiieiccicceeeceeeeee 16

Prendre les choses étape par étape, une respiration a la fois.............cccccooevveeveieennnnn. 18



Prenez soin de vos préceptes




Je traverse actuellement la campagne du Maharashtra dans le centre de I'Inde avec un groupe de
sept moines, quatre anagarikas et un nombre fluctuant de bouddhistes locaux.

Grace a un excellent traducteur, je peux donner des enseignements aux communautés bouddhistes
des villages que nous traversons. llIs sont heureux de nous voir. Bien qu'il y ait plus de dix millions de
bouddhistes dans cet Etat, peu d'entre eux, en particulier dans les zones rurales, ont la chance de voir
le Sangha et d'écouter le Dhamma. Hier en marchant vers le sud depuis Nagpur, j'ai donné trois
enseignements complets, trois exhortations au bord de la route, et j'ai raconté une histoire sur
I'honnéteté et le courage a un groupe d'éleves et a leurs enseignants dans une cour d'école
poussiéreuse. Ce fut une bonne journée.

Voici quelques réflexions sur le sila que je répéte :
Prenez soin de vos préceptes et vos préceptes prendront soin de vous.
En respectant les préceptes, vous offrez un grand don de sécurité a ceux qui vous sont chers.

La confiance s'accroit dans les familles et les communautés lorsque tout le monde respecte les
préceptes, et le bonheur nait de la confiance mutuelle.

Les préceptes vous apportent le respect de vous-méme et vous liberent du remords.

Ajahn Jayasaro
3/1/26

La confiance s'accroit dans les
familles et les communautés
lorsque tout le monde r




Les clés de la Libération




Nés dans ce monde humain, nous possédons les matiéres premiéres nécessaires a la libération. Le
Dhamma nous apporte la connaissance et les outils nécessaires.

Sept pouvoirs nous viennent en aide : la confiance, I'énergie, une honte intelligente, une peur
intelligente des conséquences, la pleine conscience, le samadhi et la sagesse.

Une chose conduit a la distinction : I'attention sage.
Une chose doit étre réalisée : la délivrance inébranlable.

Neuf facons de surmonter la malveillance : lorsque surgissent des pensées telles que « ils m'ont
fait du mal », « ils me font du mal » ou « ils me feront du mal » ; ou des pensées telles que « ils ont
fait, font ou feront du mal a quelqu'un qui m'est cher et agréable » ; ou des pensées telles que « ils
ont fait, accordent ou accorderont une faveur a quelqu'un que je déteste et qui me déplait ». Dans
chaque cas, posez-vous la question : « A quoi bon nourrir de la malveillance ? »

Cing perceptions font mdrir la libération : la perception de I'impermanence, de dukkha dans
I'impermanence, de I'impersonnalité dans dukkha, la perception de I'abandon et la perception du
désenchantement.

Huit choses sont a connaitre en profondeur : le gain et la perte ; la bonne et la mauvaise réputation
; le blame et la louange ; le plaisir et la douleur.

Six formes de respect sont a entretenir; envers le Bouddha, le Dhamma, le Sangha; I'entrainement,
la vigilance et I'hospitalité.

Huit choses sont a développer : la Vue Juste, I'Intention Juste, la Parole Juste, I'Action Juste, les
Moyens d'Existence Justes, |'Effort Juste, I'Attention Juste et le Samadhi Juste.

Demain n'est qu'une idée dans notre téte. Le présent est tout ce que nous avons.
Ajahn Jayasaro
06/01/26

DEMAIN N'EST QU UNE
1)
i

EE DANS NOTRE TETE
PRESENT EST TOUT CE
QUE NOUS AVONS.

ATARN JAYASARO




Dernier jour de la marche annuelle dans le Maharashtra




Il est trois heures du matin, c'est le dernier jour de ma marche annuelle dans le Maharashtra. Hier
aprés-midi, nous avons traversé les deux derniers villages. A Warwat, un cortége nous accueillit et
mené par un batteur enthousiaste et des filles en formation balangant au-dessus de leurs tétes leurs
lezim tintinnabulants, nous conduisit sous une pluie de fleurs jusqu’au petit temple bouddhiste. La
route avait été décorée de motifs floraux en poudre et d'un grand « WELCOME » en anglais. Des
chaises avaient été préparées dans la cour du temple pour le Sangha. On nous a servi un thé noir trés
sucré. Les bouddhistes locaux se sont assis devant nous sur le sol — les femmes dans leurs plus beaux
saris blancs. Un groupe qui avait marché derriere nous depuis le village précédent les a rejoints,
impatient d'entendre davantage d'enseignements du Dhamma. Plusieurs personnes avaient préparé
des plateaux de bananes et de pommes a offrir. Les cinq préceptes ont été demandés. Presque tout
le monde récitait les chants avec aisance, y compris les petits enfants en uniforme scolaire assis a
I'avant. J'ai commencé mon enseignement, aidé par mon excellent traducteur, Dr Jeewok. C'était
environ la quarantieme fois depuis le début de notre marche de 220 km.

Voici une chose que je leur ai dite :

C'est un enseignement vérifiable. Comparez ce que vous ressentez lorsque vous agissez avec
bienveillance et générosité a ce que vous ressentez lorsque vous vous comportez d’une maniére
égoiste et avide. Qu’est-ce qui vous fait vous sentir mieux ? Lequel pensez-vous devoir cultiver, et
lequel abandonner ? Qu'en est-il du respect et du non-respect des préceptes ? Calme et agitation.
Regardez, observez, voyez par vous-mémes.

Ajahn Jayasaro
10/1/26
P.S. Il y avait un code personnel dans la derniére Feuille Jaune : né le 7.1.1958. 68 ans demain.

C'est un enseignement verifiable.
Regardez, observez parvous




Un esprit pavé d’or




Dans cette vieille histoire, un roi décrete que partout ou il marche, le sol doit étre pavé d'or. Une
crise se profile, car les impOts nécessaires pour financer un tel projet entraineraient une misére
généralisée. Un sage ministre résout le probléeme en offrant au roi une paire de chaussures aux
semelles plaquées d'or. Cette histoire nous enseigne qu'il vaut mieux changer notre attitude envers
notre environnement plutot que d'essayer sans cesse de changer I'environnement lui-méme. J'aime
cette histoire depuis mon enfance et je la raconte encore aujourd'hui.

Mais pour moi, cette histoire ne signifie pas que nous ne devrions pas entretenir nos trottoirs, ni
qu'il existe une seule maniere de voir le monde qui nous permettrait de rester heureux quoi qu'il
arrive. Elle nous encourage plutot a prendre conscience de ce que nous apportons aux situations, du
cadre a travers lequel nous les percevons. Trop souvent, par notre fagon de penser, nous rendons les
choses pires qu’elles n’ont besoin de I'étre, ou moins bénéfiques qu’elles pourraient I'étre. Au lieu de
cela, nous pouvons nous demander : « En ce moment, quel simple changement de pensée pourrait
faire la différence ? »

Il était une fois (il y a deux jours), un moine qui se trouvait dans un lieu public trés fréquenté
attendait. C'était une attente interminable. Il se donna alors pour tache de compter 108 respirations

consécutives. Le fait de vouloir accomplir cette tache avant de partir inversa son attitude face au
temps qui passait et plaqua son esprit d’or.

Ajahn Jayasaro
13/1/26

changer efite:.>

otfifude eAvers
notre

ernvironnemelnt

plutor que
d'essayer” Sang
cesse de changer
'environnement” lui-

MeMme,.

AjnnJayasae




Le respect est un trésor du ceeur

\ The Buddha tayght Haak having respeck for
<& ',"J‘ A v«lwa.rfriooi\z\e.s., Hroths o "mfle" w.or’rkdﬁ,,,
S { cospec ia avspicious , ond elecates the mind.
I~ the Garava Sutta (}SNB,-).) Ahe Buddha dedlares a lack a'e
rospack to be o sourca . dukddha. The feding o respeck s =

treamre of the heark that even the Buddha felt apprapiate to

maintaia S%49MWWLQ would
math ki ia s‘t\a; SQMMA‘MBJ‘CMM4
L Bl R ke Bt e o
] : D
his o

WMQMMEAMA—W.
Yo o A H

N . ! “*+ »ro Yes hvmili

adh i heed R a v ¢ : R
L BOAA\»-\'WW ond so.na‘r\o. Hewh

i‘n’fl‘ r;h.!s sudn as Pg“"\-/\q Hhe hends “'an—\"\f :» M:‘.l:\ v
. d U ‘) \

10



Le Bouddha enseignait que le respect des valeurs, des principes, des vérités ou des personnes
dignes de respect est de bon augure et éléve I'esprit.

Dans le Garava Sutta (SN 6.2), le Bouddha déclare que le manque de respect est une source de
dukkha. Le sentiment de respect est un trésor du cceur que méme le Bouddha jugeait utile de cultiver.
Peu aprés son éveil, ne voyant personne qui puisse I'égaler en sila, samadhi, pafifia et vimutti
(libération), il n'en conclut pas qu'il n'avait plus besoin de respect. |l décida que I'objet de son respect
serait le Dhamma.

Le respect signifie “regarder avec estime”, “se tourner vers ce qui est plus élevé”, il encourage
I’humilité. En méme temps, le respect signifie donner du poids et de I'importance, donner la priorité,
donner la préséance. Le Bouddha mentionnait sept objets de respect : le Bouddha, le Dhamma, le

Sangha, I'entrainement (sikkha), le samadhi, la vigilance (appamada) et I'hospitalité.

Le respect pour le Bouddha, le Dhamma et le Sangha peut s'exprimer par des rituels simples tels
gue joindre les mains en afijali ou se prosterner. Le respect pour I'entrainement se manifeste en
gardant a I'esprit la souffrance inhérente aux transgressions méme mineures des préceptes ; en étant
cohérent et en se consacrant a I'abandon des états malsains et a la culture des états sains ; en
ramenant I'esprit, encore et encore, a la perception de anicca, dukkha et anatta.

Ajahn Jayasaro
17/1/26

Le sentiment de
" respect est un trésor
" du coeur gue.méme
le Bouddha jugeait
utilede cuLtiuer. ‘g A

! :Ajahn Jaygasaro

11



Un bond dans la conscience

12



Supposons que vous ayez pour tache d’observer un flux de personnes passant par une porte. Tout
ce que vous avez a faire, c'est de repérer celles qui sont vétues de blanc. En gardant cette tache a
I'esprit, d'autres perceptions telles que homme, femme, grand, petit, beau, laid, etc. peuvent
apparaitre brievement dans I'esprit, mais seulement a la périphérie de la conscience. En donnant la
priorité a un seul facteur, les vétements blancs, vous reléguez automatiquement tout le reste au
second plan.

De méme, en se concentrant sur un objet tel que la respiration, les méditants releguent au second
plan toutes les autres activités mentales. Les pensées et les souvenirs, quel que soit leur contenu,
deviennent simplement « pas la respiration ». Les méditants qui ont du mal a rester concentrés sur la
respiration sont facilement découragés. Ce qu'ils oublient souvent, c'est que méme si leur esprit est
détourné de la respiration vers le désir ou I'aversion, la torpeur, I'agitation ou le doute, un changement
significatif a déja eu lieu dans leur esprit. Leur identification aux états mentaux comme étant « moi »
ou « mien », leur présomption de propriété, a été radicalement remise en cause. La perception des
états mentaux comme de simples états d'esprit impersonnels apparaissant et disparaissant est
désormais née. |l s'agit d'un bond révolutionnaire dans la conscience.

Trop souvent, les méditants négligent le bénéfice a long terme le plus important de la méditation,
comprendre la nature des choses comme une expérience directe, au profit des gains a court terme
d'états mentaux sains.

Ajahn Jayasaro
20/1/26

Le bénéfice a Lomg
terme le pllus

«'mpor'f ant de Lo

méditation est 4(,,4‘
comprendre La 2

nature des choses

Agahn Fagasing

13



Les actions comptent plus que les croyances




Récemment, j'ai passé un peu de temps a discuter avec des écoliers. J’ai observé que les gens
peuvent étre trés intelligents, au point de créer des machines capables d’aller sur Mars, mais aussi
tres stupides, au point d’avoir des préjugés envers leurs semblables simplement parce que ces
derniers ont une couleur de peau différente. Une méme personne peut obtenir un doctorat dans une
université prestigieuse et étre incapable d'appliquer son intelligence aux taches les plus élémentaires,
comme manger, se reposer et faire de l'exercice. Pour aller au-dela de ce mélange habituel
d'intelligence et de son contraire, nous avons besoin de I'approche équilibrée de la vie que le Bouddha
a enseignée. Ses enseignements révelent nos souillures et nos angles morts et nous donnent des
moyens efficaces poury remédier. Ills mettent en évidence notre potentiel et nous montrent comment
I'atteindre. En pratiquant le Dhamma, nous pouvons harmoniser notre monde intérieur et notre
monde extérieur.

Quelqu'un m’interrogea sur les croyances. Je répondis que les actions du corps, de la parole et de
I'esprit étaient plus importantes. L'histoire regorge de personnes qui prétendent agir au nom de leur
dieu ou de leur philosophie, et qui traitent les autres avec grande cruauté et violence. Les croyances
nobles ne conduisent pas nécessairement a une conduite sage et remplie de compassion. Les
croyances bouddhistes sont des hypotheses vérifiables sur notre capacité a abandonner ce qui est
malsain, a cultiver ce qui est sain, et a purifier I'esprit. Mettez-les a I'épreuve. Vos actions seront la
preuve de la validité du Dhamma.

Ajahn Jayasaro
24/1/26

Les croyances
bouddhistes
sont.des hypotheses

vérifiables.
Mettez-les a |'épreuve.

\ Ajahn Jayasaro
|

15



Une connaissance et une conduite parfaite

16



L'une des épithétes du Bouddha est « vijjacarana sampanno », « ayant une connaissance et une
conduite parfaite ». La nuit de son Eveil, le Bouddha réalisa les tevijja, les trois vijja ou connaissances.
Dans la premiére partie de la nuit, il acquit une connaissance profonde de ses propres vies passées ;
dans la deuxieme partie, une connaissance profonde du passage vers la mort et de la renaissance des
étres en fonction de leurs actions ; dans la troisieme partie, une connaissance profonde de la
destruction de toutes les pollutions mentales (asava, synonyme de kilesa ou souillure). Bien que seule
la derniere de ces trois connaissances ait constitué son éveil, le réle des deux premieres dans la
préparation du terrain pour la troisieme ne doit pas étre sous-estimé.

La vijja du Bouddha, également traduite par sagesse et compréhension, s'accompagne de carana,
ou conduite. Sa sagesse guide et informe chacune de ses actions. Ce principe n'est pas réservé au
Bouddha, mais est partagé par tous ceux qui suivent son chemin car la sagesse authentique s'exprime
inévitablement dans |'action.

Progressivement, certaines actions et certains discours deviennent littéralement impensables. Au
niveau de base de la pratique, la compréhension expérientielle du flux des causes et des conditions
qui ont contribué a notre vie conduit a la gratitude et a des actions qui cherchent a I'exprimer ; la
compréhension expérientielle de la loi du kamma donne lieu a un engagement ferme envers les
préceptes. L'intérieur et I'extérieur s'alignent alors harmonieusement.

Ajahn Jayasaro
27|1/26

LA SAGESSE
AUTHENTIQUE
, = SEXPRIME

|NE¥ITABLEMENT

17



Prendre les choses étape par étape, une respiration a la fois

18



S’attarder sur tous les dangers qui menacent ’humanité dans les années a venir peut sembler étre
un excellent moyen d’induire un stress et une anxiété inutiles dans nos vies. Il vaut certainement
mieux essayer de rester dans le moment présent et de prendre les choses étape par étape, une
respiration a la fois.

Eh bien, oui et non. Cela dépend de la maniére dont nous les appréhendons intérieurement. A
certaines occasions, le Bouddha encourageait les moines a contempler la fragilité de leur situation
favorable actuelle afin de les motiver dans leur pratique. Il disait aux jeunes moines en bonne santé
de réfléchir au fait que, lorsqu’ils seraient atteints par la maladie et la vieillesse, il serait plus difficile
de faire des efforts dans la solitude. Il soulignait aussi que leur vie deviendrait difficile si les villages
voisins étaient touchés par la famine ou des conflits sociaux, ou ce qui se passerait s’il y avait de graves
discordes au sein du Sangha.

Le Bouddha soulignait également les dangers plus immédiats qui pouvaient menacer les moines
qui pratiquaient dans la solitude. lls couraient le risque d’étre mordus par des serpents venimeux, des
mille-pattes ou des scorpions. lls pourraient soudainement tomber malades a cause d’une intoxication
alimentaire ou se blesser dans un accident et se casser un membre. lls pourraient étre attaqués par
des animaux sauvages, comme des tigres ou des léopards. Ils pourraient étre maltraités par des
criminels cherchant refuge dans la forét pour planifier des crimes ou échapper a la capture. lls
pourraient étre maltraités par des étres non humains.

Plutot que d’étre déprimés ou anxieux face aux dangers, nous pouvons également les considérer
de maniere constructive. En les contemplant calmement, nous pouvons approfondir notre
appréciation des avantages dont nous disposons actuellement et en tirer le meilleur parti tant que
nous le pouvons.

Ajahn Jayasaro
31/1/26

¥
4‘3 8
En contemplant calmement tous
les dangers, nous pouvons

approfondir notre appréciation
des avantages dont nous
disposons actuellement et en
tirer le meilleur parti.

Ajahn Jayasaro

19



	Prenez soin de vos préceptes
	Les clés de la Libération
	Dernier jour de la marche annuelle dans le Maharashtra
	Un esprit pavé d’or
	Le respect est un trésor du cœur
	Un bond dans la conscience
	Les actions comptent plus que les croyances
	Une connaissance et une conduite parfaite
	Prendre les choses étape par étape, une respiration à la fois

