
Ajahn Jayasāro 

 

2025 

 

 

La vie est précieuse ................................................................................................................ 5 

Renoncer aux attachements ................................................................................................. 7 

Nous nous prosternons .......................................................................................................... 9 

Quitter le foyer ....................................................................................................................... 11 

Renoncer aux petits plaisirs ................................................................................................ 13 

La question n’est pas de devenir rien ................................................................................ 15 

Sīla ........................................................................................................................................... 17 

Une carte fiable pour traverser le chaos ........................................................................... 19 

L’exercice de l’attention ........................................................................................................ 21 

Porter à l'esprit et garder à l'esprit ...................................................................................... 23 

La pratique du Dhamma encourage le questionnement ................................................. 25 

Cela passera bientôt ............................................................................................................. 27 



 2 

Réciprocité.............................................................................................................................. 29 

Honte et culpabilité ne doivent pas être confondues ....................................................... 31 

Les Fleurs ............................................................................................................................... 33 

Ne rien prendre pour acquis ................................................................................................ 35 

Nettoyons notre esprit .......................................................................................................... 37 

Vénérable Anuruddha ........................................................................................................... 39 

Frustration à l’égard de la pratique ..................................................................................... 41 

L’ignorance n’est pas le bonheur ........................................................................................ 43 

Le Triple Joyau ne peut être volé ....................................................................................... 45 

Chien qui aboie ne mord pas .............................................................................................. 47 

Anattā dans la vie quotidienne ............................................................................................ 49 

Les résultats du kamma ne peuvent être déterminés ..................................................... 51 

Le trou noir de l'Ignorance ................................................................................................... 53 

La nature des sens ............................................................................................................... 55 

Louanges et critiques ........................................................................................................... 57 

La douleur sans souffrance ................................................................................................. 59 

Utilisez votre temps judicieusement ................................................................................... 61 

Pratiquer la mort avant la mort ............................................................................................ 63 

Le bouclier de la pleine conscience ................................................................................... 65 

Le mondain et le profond ..................................................................................................... 67 

Qu’est-ce qui est vraiment important dans la vie ? .......................................................... 69 

Vibhava tanhā ........................................................................................................................ 71 

La méditation en marchant .................................................................................................. 73 

L’insouciance masque la souffrance .................................................................................. 75 

Kilesas ..................................................................................................................................... 77 

Le respect ............................................................................................................................... 79 

Les manifestations de respect ............................................................................................ 81 

La tête n'est pas plus le 'moi' que la plante des pieds .................................................... 83 

Comment la destruction des souillures se produit-elle ? ................................................ 85 

Upāli Sutta .............................................................................................................................. 87 

Le grand trésor sous nos pieds ........................................................................................... 89 

Détruire la racine de la souffrance ..................................................................................... 91 

La distinction entre mettā et bienveillance ........................................................................ 93 

Comment vérifier l’authenticité d’un enseignement ......................................................... 95 

Aristote et Galien ................................................................................................................... 97 

La perspective bouddhiste de la personnalité .................................................................. 99 

La bonté doit être intégrée ................................................................................................. 101 

Amies pour toujours ............................................................................................................ 103 



 3 

Une technique Hirr .............................................................................................................. 105 

L'explorateur intérieur ......................................................................................................... 107 

Les pensées concernant le passé et le futur .................................................................. 109 

La mémoire joue un rôle essentiel dans notre attachement à notre identité ............. 111 

Vassa : un temps privilégié pour la pratique ................................................................... 113 

Les léopards ne peuvent pas changer leurs taches ...................................................... 115 

Ne pas confondre la fin et les moyens ............................................................................. 117 

Les dangers de s’adonner aux plaisirs des sens ........................................................... 119 

Quelques pensées en passant ......................................................................................... 121 

Notre relation avec les faits ............................................................................................... 123 

Méditez, ne soyez pas négligents .................................................................................... 125 

La place de l’étude théorique dans la pratique du Dhamma ........................................ 127 

Quelques citations pleines de sagesse ........................................................................... 129 

La mesure du progrès ........................................................................................................ 131 

Comprendre les conventions ............................................................................................. 133 

Présence et absence .......................................................................................................... 135 

Être conscient du temps et du lieu ................................................................................... 137 

La conscience existe-t-elle en l’absence de cerveau ? ................................................. 139 

Soyons attentif à la façon dont les mots sont utilisés .................................................... 141 

Uposatha sīla ....................................................................................................................... 143 

Un courant paisible ............................................................................................................. 145 

Une bienveillance franche et sans limites ....................................................................... 147 

L'importance de l’entrée dans le courant ........................................................................ 149 

La Loi de Prungtaeng ......................................................................................................... 151 

La mort approche ................................................................................................................ 153 

La pleine conscience a une dimension discriminatoire ................................................. 155 

Le Bouddha compare l’esprit en samādhi à de l’or pur ................................................. 157 

Être conscient des forces à l'œuvre dans l’espace numérique ................................... 159 

Une caractéristique distinctive du style d'enseignement du Bouddha ........................ 161 

Le singe sage et généreux ................................................................................................ 163 

Les cinq khandas ................................................................................................................ 165 

Réflexion sur le jeu d’échecs ............................................................................................. 167 

Mettre les enseignements à l’épreuve de l’expérience ................................................. 169 

L’importance de ne pas faire le tri des enseignements ................................................. 171 

Apprendre à connaître le changement ............................................................................ 173 

Être pleinement présents à nos sensations avec équanimité ...................................... 175 

Watergate ............................................................................................................................. 177 

Déconstruire nos expériences ........................................................................................... 179 



 4 

Se rendre vulnérable .......................................................................................................... 181 

Les réponses les plus sages aux circonstances difficiles ............................................. 183 

Bon comme du bon pain .................................................................................................... 185 

La meilleure indication sur la nature de mettā et de la compassion ........................... 187 

Reconnaître l’humanité des autres ................................................................................... 189 

Le discours intérieur ........................................................................................................... 191 

Donner apporte de la joie et de l'énergie sur le chemin ................................................ 193 

Goûter à la soupe du Dhamma ......................................................................................... 195 

L'idée de suivre sa passion néglige l'importance de l'effort et de l'épanouissement 
qui résulte de la maîtrise .................................................................................................... 197 

Dérives .................................................................................................................................. 199 

Quoiqu’il arrive, prenez soin de votre esprit ................................................................... 201 

Le cynique interne ............................................................................................................... 203 

Les expériences de pointe ne sont pas le but de la méditation ................................... 205 

Le piège de la Sainte Indignation ..................................................................................... 207 

Regardez avec l'émerveillement d'un enfant .................................................................. 209 

Tout a de l’importance ........................................................................................................ 211 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 5 

La vie est précieuse 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 



 6 

Un jour, Ajahn Chah dit à ses disciples : « C'est comme si nous mettions la main dans un trou pour 
récupérer un trésor. Lorsque nous n'arrivons pas à atteindre le trésor, nous disons : ‘Je ne peux pas. 
Le trou est trop profond.’ Tout le monde dit que c’est de la faute du trou. Jamais personne ne dit qu’il 
a le bras trop court. De même, lorsque nous nous plaignons que le Dhamma est trop difficile, c'est 
simplement que notre effort n'est pas suffisant. »  

Bien que nous ne soyons pas capables de rallonger notre bras, nous pouvons améliorer la qualité 
de notre effort. Si notre vie est précieuse, chaque instant de celle-ci doit l'être aussi. Plus nous verrons 
clairement à quel point chaque instant de cette naissance humaine est précieux, plus il nous semblera 
naturel de faire des efforts dans la pratique du Dhamma. 

 
Ajahn Jayasāro 

04/01/24 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 7 

Renoncer aux attachements 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 



 8 

Renoncer aux attachements semble intimidant parce que nous avons l'impression qu'il nous est 
demandé de renoncer à des choses qui nous procurent beaucoup de plaisir, ou, du moins, plus de 
plaisir que de souffrance. 

Si nous persistons à voir les choses ainsi, le renoncement au sens bouddhiste du terme n’est pas 
possible. Le véritable renoncement ne peut se produire qu’en voyant les choses clairement. En 
observant encore et encore notre esprit, nous réalisons qu’en réalité, le plaisir que nous tirons de nos 
attachements est bien moindre que ce que nous pensions, et la souffrance bien plus grande. Lorsque 
nous voyons cette vérité avec un esprit paisible, nous nous débarrassons de nos attachements sans 
regret. 

Ajahn Chā disait qu’il en est de même que pour un pêcheur qui attrape un serpent venimeux dans 
un filet en le prenant pour une anguille. Dès qu'il réalise son erreur, il le lance aussi loin que possible. 

 
Ajahn Jayasāro 

07/01/24 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 9 

Nous nous prosternons  

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 



 10 

Même avec des enseignants qui se soucient tant de nous et nous offrent tant d’enseignements 
sages, nous trouvons notre progression sur le chemin lente et difficile. Combien plus difficile serait-
elle sans enseignant ! Que le Bouddha ait atteint l’éveil seul est merveilleux ! Il a totalement éliminé 
toute souillure mentale, atteignant la perfection et la vertu absolues, la sagesse et la compassion sans 
que personne ne lui montre le chemin. C’est pour cela que nous nous prosternons à ses pieds. 

Le fait même de parvenir à expliquer des choses très simples aux gens que nous connaissons et 
que nous aimons peut être un véritable défi. Que le Bouddha ait réussi à transmettre les 
enseignements les plus profonds par des mots qui touchent le cœur des gens du monde entier depuis 
plus de 2600 ans est merveilleux ! Pour son habileté, sa patience et son enseignement du Dhamma, 
nous nous prosternons à ses pieds. 

Même fonder une famille, une organisation ou un institut qui perdure et prospère durant deux 
générations relève de l'exploit. Le Bouddha a créé un ordre monastique qui perdure depuis plus de 
cent générations, préservant sa voie vers la libération et la transmettant à d’innombrables êtres. 

Pour sa sagesse et sa compassion qui permettent d'assurer le bonheur des générations futures, 
nous nous prosternons à ses pieds. 

Ajahn Jayasāro 
11/01/24 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 11 

Quitter le foyer 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 12 

Dans toute l'Asie, les gens quittent leur famille à la campagne pour aller travailler dans la capitale, 
voire à l'étranger, parfois pendant plusieurs années. Cela s’avère difficile pour tous, mais la quête de 
la richesse dans une terre lointaine est souvent considérée comme le moyen le plus efficace d'assurer 
la prospérité future de leur famille. 

Il y a un parallèle avec le renoncement du Bouddha. Il quitta sa demeure pendant sept ans avant 
de revenir avec un don bien plus précieux pour sa famille : la richesse spirituelle. Il put aider son père 
et sa belle-mère, sa femme et son fils à devenir arahants, ainsi que des cousins tels que les Vénérables 
Ananda et Anuruddha. 

On a reproché au Bouddha d'avoir abandonné sa famille au milieu de la nuit. Cependant, la version 
traditionnelle avec les danseuses endormies, un dernier regard à sa femme et à son fils, n’apparaît 
pour la première fois que dans le poème épique Buddhacarita d’Asvaghosa, composé plus de cinq 
cents ans après les faits. 

Dans notre source principale, le Sutta Pitaka, la principale référence se trouve dans 
l'Ariyapariyesana Sutta (M. 26) où le Bouddha dit : 

« Plus tard, alors que j'étais encore jeune, un jeune homme aux cheveux noirs dans l’éclat de la 
jeunesse, au premier stade de la vie, et contre la volonté de mes parents qui pleuraient à chaudes 
larmes, j'ai rasé mes cheveux et ma barbe, j'ai revêtu la robe ocre et j'ai quitté le foyer pour l’errance.» 

Ajahn Jayasāro 
14/1/25 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 13 

Renoncer aux petits plaisirs 

 
 
 
 

 
 
 



 14 

Un jour, le Bouddha parla de moines qui se plaignaient de certaines des choses auxquelles il leur 
demandait de renoncer. Leur attitude était la suivante : « J'ai déjà renoncé à tant de choses, je n'ai 
sûrement pas besoin de renoncer aussi à ce petit plaisir ». D'autres moines considéraient les choses 
difficiles à abandonner comme des bagatelles et les abandonnaient en raison de leur foi en la sagesse 
et la compassion du Bouddha. Leur attitude était la suivante : « J'ai déjà renoncé à tant de choses, je 
peux aussi renoncer à ce petit plaisir. » 

 
Le Bouddha comparait les premiers moines à des cailles attachées à des lianes creuses et pourries, 

confrontées à la mort. Les lianes pourries sont pour eux comme des jougs solides. Les moines du 
second groupe sont comparables à des éléphants royaux qui peuvent rompre les solides liens de cuir 
qui les retiennent simplement en se tordant. Pour eux, les courroies robustes ne sont rien de plus que 
des lianes pourries. 

 
Si votre maison brûlait, il serait absurde de soutenir qu'il est normal de rester à l'intérieur parce 

que l'activité qui vous y retient est sans reproche. Le véritable enjeu n’est pas la nature spécifique de 
l’attachement, mais qu’il s’agisse d’un attachement. Votre volonté d'y mettre fin dépendra de votre 
capacité à percevoir les feux de l'avidité, de l'aversion et de l'illusion qui vous menacent. 
 

Ajahn Jayasāro 
18/1/25 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 15 

La question n’est pas de devenir rien  

 
 

 
 
 



 16 

 
Récemment, j'ai discuté avec quelqu'un qui arrive à la fin d'une carrière prospère et enrichissante. 

Il m’a dit qu’il se sentait plus motivé que jamais au travail, mais que, à la maison, il était devenu sujet 
à des épisodes de dépression. Nous avons discuté de la manière dont l'identification à un rôle rend la 
séparation douloureuse. J’ai aussi parlé de l'équilibre entre le sentiment d'être quelqu'un et celui de 
n'être personne. À la fin de notre échange, il semblait plein d'énergie et me dit qu'il allait essayer 
d'apprendre à n'être personne. Je lui ai répondu : « Non, ce n'est pas ce que je vous ai dit. La question 
n’est pas de devenir quelque chose, ni même de devenir rien. Il s'agit de se transformer en ce qui est 
déjà et a toujours été ». 

 
Nous pouvons être conscients des formes et des sons, du chaud et du froid, du goût et de l'aversion, 

du plaisir et de la souffrance, etc. Chaque chose connue possède ses qualités distinctes. Mais la 
connaissance elle-même, qu'il s'agisse de phénomènes internes ou externes, n'a qu'une seule saveur. 
La conscience elle-même n'a pas de personnalité, elle n'est personne en particulier. C’est la dimension 
impersonnelle de l'expérience. Lorsque nous apprenons à revenir sans cesse à la conscience elle-
même et comment y demeurer, notre vie s’en trouve transformée. Nous pouvons être n’importe qui, 
nous pouvons être perçus par les autres comme étant n’importe qui, et nous ne ressentons pas de 
contrainte. Que nous soyons seuls ou entourés de centaines de personnes, nous nous sentons à l’aise. 

Ajahn Jayasãro 
21/1/25 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 17 

Sīla 

 
 

 
 
 
 



 18 

 Sīla se distingue des autres codes moraux par certaines caractéristiques uniques : 
 

1. Les préceptes bouddhistes ne sont pas des commandements. Il n’y a pas de concept de 
créateur divin ou d’inspectteur qui récompense le respect des préceptes et punit les 
transgresseurs. 
 

2. Chaque précepte doit être pris volontairement, en reconnaissant à la fois sa valeur en tant 
qu'outil éducatif de la conduite, ainsi que la souffrance pour soi-même et pour les autres 
susceptible de se produire si on ne le respecte pas. 
 

3. Sīla ne peut être bien pratiqué que s'il s'accompagne d'un entraînement du cœur, en 
particulier le développement des vertus de la pleine conscience, la bienveillance et la patience 
(khanti). 
 

4. Sīla est souillé si le respect des préceptes entraîne un sentiment de supériorité envers ceux 
qui ne les respectent pas. 
 

5. Sīla est souillé si l'on observe les préceptes avec l’intention de gagner une renaissance 
céleste. 
 

6. L'observance des préceptes doit être conduite de manière à créer les conditions favorables 
au développement de samādhi et de paññā, en s'appliquant surtout à éliminer l'agitation 
mentale qui résulte d'actions et de paroles peu judicieuses. 
 

7. Finalement, sīla atteint un niveau tel qu’il devient naturel et spontané. Cela se produit 
lorsque les états mentaux responsables des transgressions ont été complètement 
abandonnés. 

Ajahn Jayasãro 
25/1/25 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 19 

Une carte fiable pour traverser le chaos 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 20 

Le Bouddha a révélé de nombreuses vérités éternelles (akālika) sur la façon dont les choses sont. 
Il a également enseigné des moyens habiles de réaliser ces vérités, qui sont aussi pour la plupart 
éternelles, mais qui peuvent parfois être spécifiques à l'époque et au lieu où il vivait. Comment les 
différencier ? Un indice peut être trouvé dans ses références au futur. Le Bouddha n'a pas fait de 
prophéties. Mais il a parlé des causes et des conditions de l'épanouissement et des causes et des 
conditions du déclin du Sangha. Il est clair qu'il s'agit, par définition, de facteurs durables et qui ne se 
limitent pas au cinquième siècle avant notre ère en Inde. Par exemple, le Bouddha a enseigné que les 
facteurs nécessaires au bien-être à long terme des communautés monastiques incluent des réunions 
fréquentes et régulières au cours desquelles les affaires du Sangha sont menées en harmonie, le 
respect des règles de formation (sans rien ajouter ni retrancher), le respect des aînés du Sangha et 
l'accueil des hôtes et des nouveaux arrivants partageant les mêmes idées. Sur le plan individuel, le 
Bouddha a souligné l’importance pour les moines de se préserver de l'influence du désir et de trouver 
leur bonheur dans des retraites au sein de la forêt. 

 
Aujourd'hui, le monde traverse une période intense de changements rapides et imprévisibles. Bien 

que nous ne puissions pas prédire l’avenir, nous pouvons suivre les traces du Bouddha. En nous 
concentrant sur les valeurs et les principes favorables au développement du Dhamma qui doivent être 
respectés, nous aurons une carte fiable pour traverser le chaos. 

Ajahn Jayasãro 
28/1/25 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 21 

L’exercice de l’attention 

 
 

 
 

 
 
 



 22 

La pleine conscience, comme un muscle, se renforce grâce à un exercice fréquent. Cela a pour effet 
d’atténuer nos réactions conditionnées au flux constant de ressentis de plaisir, de déplaisir et 
d'indifférence. Alors qu'auparavant nous nous accrochions automatiquement aux sensations 
agréables et repoussions les sensations désagréables, la pleine conscience nous offre désormais un 
espace. Dans cet espace, nos valeurs peuvent s'affirmer et nous sommes en mesure de faire des choix 
en harmonie avec elles. L'action sage remplace les réactions dues à l'ignorance. 

 
Le Dhamma est « sanditthiko », vérifiable. Nous pouvons voir par nous-mêmes l'apparition des 

résultats d'actions volontaires antérieures dans l'esprit. Nous pouvons également constater qu'ils 
n'ont pas besoin d'exercer un pouvoir sur nous. Ils ne sont pas notre destin. Plutôt que des 
commandements, ils sont reconnus comme des invitations. Moins nous sommes attentifs, plus notre 
vie est décidée par le passé. Plus nous sommes attentifs, plus nous sommes conscients que les 
conséquences de nos actions antérieures forment le paysage que nous traversons sur le chemin de la 
libération. 

 
Ajahn Jayasāro 

01/02/25 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 23 

Porter à l'esprit et garder à l'esprit 

 
 

 
 
 



 24 

La pleine conscience consiste à porter à l'esprit et à garder à l'esprit. 

Dans la vie quotidienne, lorsqu'une situation le demande, nous évoquons un précepte. Par 
exemple, au cours d’une conversation, une envie de mentir est immédiatement suivie par le souvenir 
de notre engagement à ne pas mentir, et est donc abandonnée. La fréquence à laquelle ce rappel 
survient précisément au moment où nous en avons besoin est conditionnée par notre capacité à 
garder notre engagement à l'esprit. Ainsi, notre conscience du moment présent est informée par nos 
préceptes, et ceux-ci deviennent réels grâce à notre conscience du moment présent. Un autre 
exemple : pendant la méditation, nous gardons notre objet à l’esprit, et, au bon moment, nous nous 
souvenons des conseils de nos maîtres. 

Des paroles pleines de sagesse peuvent également être évoquées avec beaucoup d'efficacité. 
Lorsque l'esprit tombe dans le piège de vibhava tanhā (“Je ne veux pas de ça !”, “Pourquoi moi ? Va-
t'en !", "Ce n'est pas juste !", "Ce n'est pas censé se passer comme ça", etc.), un excellent rappel est 
"C'est comme ça". Peu importe à quel point nous aimerions que les choses soient différentes, pour le 
moment, elles sont ainsi. C'est comme ça. 

Ce n'est que lorsque l'esprit a accepté la situation sans résistance qu'il peut avancer avec sagesse. 

Ajahn Jayasãro 
4/2/25 

 
 

 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 25 

 

La pratique du Dhamma encourage le questionnement 

 

 



 26 

Le Bouddhadhamma encourage le questionnement. Tout a commencé par des questions dans 
l'esprit du prince Siddhartha : 
« Étant moi-même sujet à la naissance, au vieillissement, à la maladie, à la mort, au chagrin et à la 
souillure, ayant réalisé la souffrance qui leur est inhérente, pourquoi est-ce que je recherche ce qui 
est également sujet à la naissance, au vieillissement, à la maladie, à la mort, au chagrin et à la 
souillure? 
 

Et si, étant sujet à la naissance, au vieillissement, à la maladie, à la mort, au chagrin et à la souillure, 
ayant réalisé la souffrance qui leur est inhérente, je cherchais la sécurité suprême sans âge, sans 
vieillesse, sans mort, sans chagrin et sans souillure, la sécurité suprême contre la servitude, Nibbāna » 
En tant que bouddhistes, nous sommes encouragés à nous interroger sur notre vie. 
Par exemple : comment nos actions et nos paroles affectent-elles nos états mentaux ? 
Quelle quantité de richesses matérielles est suffisante ? Suffisante pour quoi ? 
La retenue des sens est-elle une pratique bénéfique pour les laïcs ? Si oui, comment la cultiver ? 
Quels sont les avantages et les inconvénients des plaisirs sensuels ? 
Quels sont les états mentaux qui sous-tendent les bonnes décisions ? 
Peut-on vraiment abandonner les états mentaux négatifs et cultiver les états mentaux positifs ? 
Comment ? 
 
Commencez par des questions simples telles que « Comment pourrais-je améliorer cette journée ? » 
Et poursuivez. 

Ajahn Jayasaro  
8/2/25 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 27 

Cela passera bientôt 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 28 

Lorsque j'avais dix ans, ma famille emménagea dans une ville de l'est de l'Angleterre. En hiver, cette 
ville était balayée par des vents glacials. J'ai rapidement découvert qu'ils venaient de Sibérie. Ce 
n’étaient pas tant les vents hivernaux ni les journées courtes qui me déprimaient en tant qu’enfant, 
mais plutôt tous les arbres sans feuilles et dénudés. 

 
Ici, en Thaïlande, les arbres perdent leurs feuilles à la saison chaude plutôt qu'à la saison froide. 

Dans mon ermitage, j'ai planté un grand nombre d'arbres à feuilles persistantes pour éviter que 
l’endroit devienne trop terne. Néanmoins, au début de la saison chaude, je ressentais souvent une 
insatisfaction latente face aux arbres dénudés qui m'entouraient, écho de mon aversion d'enfant, et 
un désir persistant de voir la pluie arriver rapidement pour que la forêt retrouve sa verdure luxuriante. 

 
Un jour, j’ai réalisé une vérité que je connaissais depuis longtemps : les arbres se débarrassent de 

leurs feuilles pour éviter de perdre de l'eau. J'ai commencé à regarder ces arbres d'une manière 
différente. Leur dépouillement m'apparaissait désormais comme l'expression d'une résilience : ils 
faisaient de leur mieux pour survivre malgré l’absence de l'élément le plus vital pour eux. En changeant 
simplement le récit dans mon esprit, non pas avec des vœux pieux mais avec des faits oubliés, tout 
changea. 

 
Aujourd'hui, lorsque je fais ma promenade quotidienne du soir, je vois une certaine beauté dans 

les arbres sans feuilles et je ressens de la compassion pour eux et, dans mon esprit, je les encourage 
souvent à s'accrocher. J'assure à ces arbres que cela passera bientôt. 

 
Ajahn Jayasāro 

11/2/25 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 29 

Réciprocité 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 30 

 
La pratique du dhamma est d’une merveilleuse réciprocité. Pratiquer la méditation formelle 

chaque matin et chaque soir permet d'être plus facilement attentif pendant la journée. Le fait d'être 
attentif et alerte pendant la journée renforce la méditation formelle.  

 
Le respect des préceptes réduit les états mentaux malsains grossiers, car il permet de les 

reconnaître et de ne pas agir en conséquence. Il élimine les remords et la culpabilité qui découlent 
d'actions et de paroles malhabiles. Le respect des préceptes aide donc à débarrasser l'esprit des 
obstacles à la pratique de la méditation. Pendant la méditation, nous apprenons à abandonner les 
états mentaux grossiers et malsains qui détournent notre esprit de l'objet sur lequel nous nous 
concentrons. Comme nous ne nourrissons pas ces états mentaux, ils s'affaiblissent et se manifestent 
de moins en moins souvent dans la vie quotidienne, ce qui facilite le respect de nos préceptes.  

 
Le Bouddha a dit que les bienfaits de la pratique des quatre fondements de la pleine conscience ne 

se limitent pas seulement à nous-mêmes, mais qu'ils s'étendent aux autres. Les effets bénéfiques sur 
notre état d'esprit et notre façon de concevoir la vie se répercutent inévitablement sur nos relations 
avec les personnes qui nous entourent. En nous abstenant de nuire aux autres par nos actes ou nos 
paroles, en étant patients avec eux, en les traitant avec gentillesse et compassion, les bénéfices ne se 
limitent pas aux personnes qui nous entourent. Ces bénéfices nourrissent notre cœur et nous 
entraînent plus loin sur le chemin du Dhamma. 
 

Ajahn Jayasāro 
 15/02/25 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 31 

Honte et culpabilité ne doivent pas être confondues 

 

 
 
 
 



 32 

Hiri désigne la honte engendrée par les actions du corps, de la parole et de l'esprit qui sont 
entraînées par la souillure. Plus vous réfléchissez au Dhamma, plus votre compréhension des Quatre 
Nobles Vérités s'affermit, plus elle se renforce. Idéalement, hiri détourne l'esprit des actions 
malsaines, mais si une telle action a déjà été accomplie, hiri est le sentiment qui accompagne la 
reconnaissance de ce qui s'est passé, associée à ‘ottappa’, une crainte intelligente des conséquences 
issues des actions malsaines. En résumé, nous pouvons dire que, concernant les actions malsaines, 
hiri-ottappa est le sentiment qui résulte de la Vue Juste. 

 
Il ne faut pas confondre honte et culpabilité. La culpabilité est un sentiment qui naît d'une vue 

erronée. Elle suppose l'existence d'une entité permanente et indépendante, d'un moi mauvais. La 
culpabilité attire l'esprit dans un piège : penser que se sentir mal dans sa peau est honnête, noble, 
sincère ; que se sentir coupable est une indication qu'on assume la responsabilité de ses actes. La 
honte, elle, conduit à l'effort d'identifier les causes et les conditions des actions malsaines du corps, 
de la parole et de l'esprit, et à travailler dur pour les éliminer. 

Ajahn Jayasāro 
18/2/25 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 33 

Les Fleurs 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 34 

Les références aux fleurs sont omniprésentes dans les textes bouddhistes. Les plus connues font 
référence aux lotus, dont la beauté née de la boue est un puissant symbole de l'esprit libéré. Les 
pétales auxquels aucune goutte d'eau n'adhère expriment le non-attachement. 

 
Même si le Bouddha préférait que les laïcs rendent hommage au Triple Joyau par leur pratique du 

Dhamma, il ne refusait pas les offrandes matérielles et les offrandes de fleurs ont toujours été 
populaires. Néanmoins, un ancien verset encourage les donateurs à se rappeler que les fleurs offertes 
se faneront et mourront, et qu’il en sera de même pour ceux qui les offrent. 

 
Le quatrième chapitre du Dhammapada s'intitule ‘Fleurs’. Dans un verset, il est dit que quelqu'un 

qui se souvient de paroles sages mais ne les met pas en pratique est comme une belle fleur sans 
parfum. Celui qui agit en fonction des sages paroles est comme une fleur qui est à la fois belle et 
parfumée.  

Dans un autre verset, le Bouddha dit que, tandis que le parfum des fleurs ne peut aller à l'encontre 
du vent, la bonté, le parfum du cœur humain, peut être appréciée dans toutes les directions.  

 
Les fleurs de jasmin sont reconnues comme les plus parfumées de toutes les fleurs, et on retrouve 

nombre de comparaisons qui l’utilisent dans les suttas. Un exemple : « Bhikkhus, tout comme le jasmin 
est considéré comme le chef parmi les fleurs parfumées, de même lorsque la perception de 
l'impermanence est développée, elle déracine toute vanité. »  

Ajahn Jayasaro 
22/02/2025 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 35 

Ne rien prendre pour acquis 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 36 

 
Lorsque je suis arrivé à Wat Pa Pong, Ajahn Chah avait l'habitude de passer une semaine dans un 

petit monastère annexe situé sur les rives de la rivière Moon. En décembre 1980, j'ai été choisi pour 
être l'un de ses accompagnateurs lors de cette visite annuelle. C'était une période très heureuse pour 
moi. Un jour, alors que nous marchions ensemble sur le chemin qui longe la rivière, je m’exclamai sur 
la beauté du monastère et sur la qualité de l'endroit. Ajahn Chah me regarda et me dit : « Oui, c'est 
très bien, mais il y a juste une chose ici qui n'est pas encore bien ». Je lui demandai alors quelle était 
cette chose. Il me répondit « toi ». 

 
Le lendemain, en arrivant au Dhamma Hall, je trouvai Ajahn Chah et les autres moines en train de 

monter dans des véhicules, sur le point de retourner à Wat Pa Pong. Je demandai cinq minutes pour 
récupérer mes affaires dans mon kuti. Ajahn Chah me répondit que ce n'était pas nécessaire, que je 
ne rentrais pas avec lui. Il me dit qu'il voulait que je reste au monastère et que je m'occupe de l'abbé. 
Je savais qu'il valait mieux ne pas demander pour combien de temps. L'instant d'après, les voitures 
étaient parties et je me retrouvai seul avec un vieux moine, bien connu des disciples d'Ajahn Chah 
pour ses manières bourrues et peu inspirantes. 

 
Mon séjour dans ce monastère a duré six mois. Deux fois par mois, les jours d'Uposatha, je rentrais 

à pied au Wat Pa Pong. Lorsque j'arrivais, juste après midi, ma robe était trempée de sueur. Je la 
mettais à sécher sur le fil, prenais un bain et me rendais ensuite au kuti d'Ajahn Chah, où je demandais 
la permission de lui masser les pieds. Cette année-là, j'ai appris à ne rien prendre pour acquis, à 
m'adapter aux circonstances et à m'appliquer avec diligence à devenir un bon moine. 
 

Ajahn Jayasāro 
25/2/25 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 37 

Nettoyons notre esprit 

 

 
 
 



 38 

Un jour, le Bouddha compara le fait de regarder son esprit pendant la pratique du Dhamma à la 
manière dont un jeune homme ou une jeune femme regarde son reflet dans un miroir ou une bassine 
d'eau. Si ces jeunes voient une saleté quelconque sur leur visage, ils s’empressent de la nettoyer. S'ils 
constatent que leur visage est propre, ils en tirent une grande satisfaction. 

 
De même, un pratiquant observe son esprit pour voir s'il est souvent souillé par des pensées 

d'avidité, par des pensées de malveillance, par la paresse et la somnolence, par l'agitation, par 
l'hésitation, par l'irritabilité, la confusion et d'autres qualités corruptrices. S’il constate que ces 
souillures sont généralement présentes, il doit faire des efforts vigoureux pour les abandonner, avec 
le même sentiment d’urgence qu’il pourrait ressentir si son turban ou sa tête étaient en feu. 

 
Au contraire, si leur esprit est généralement exempt de telles souillures, les pratiquants peuvent 

se réjouir de leur absence, appréciant combien il est merveilleux d'en être libéré, fut-ce de façon 
limitée. Mais plutôt que de laisser cette joie être une cause de complaisance, ils l'utilisent comme un 
stimulant pour accroître leurs efforts afin de mettre complètement fin aux souillures. 

Ajahn Jayasāro 
1/3/25 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 39 

Vénérable Anuruddha 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 40 

Il est dit que le Vénérable Anuruddha, l'un des grands disciples du Bouddha, était, dans une vie 
antérieure, un esclave du nom d'Annabhara, appartenant au foyer d'un banquier du nom de Sumana.  

 
Un jour, alors qu’il coupait du foin dans les champs, Annabhara aperçut un samana avec son bol à 

aumônes. Il interrompit immédiatement son travail et se précipita dans la maison. Il revint avec le riz 
destiné à son propre repas du matin et l’offrit au samana. Le voyant, la fille de Sumana cria son 
approbation de cet acte de générosité, ce qui alerta son père. 

 
Sumana s’approcha d’Annabhara qui était assis à écouter les paroles de sagesse du samana. Il 

demanda à Annabhara de partager son mérite avec lui. Annabhara hésita. À mon avis, il se disait : "Je 
suis ton esclave. Mon corps t'appartient. Maintenant, tu veux aussi mon mérite ? Puis-je ne rien avoir 
pour moi ? » Il se tourna vers le samana qui évoqua alors une image parmi les plus belles, les plus 
anciennes et les plus universelles. Il dit : « Annabhara, ton mérite est comme la flamme d'une bougie. 
Si tu allumes la bougie de quelqu'un d'autre à partir de ta bougie, la tienne n'en est en rien affaiblie. » 

 
Annabhara partagea donc son mérite avec Sumana, qui souhaita lui donner une récompense. 

Annabhara refusa en disant : « Si je prends de l'argent pour cela, ce serait comme si je vous l'avais 
vendu et je perdrai toute la joie que je ressens ». Sumana fût tellement impressionné qu'il annonça 
que Annabhara était désormais un homme libre. 

 
Ajahn Jayasāro 

4/3/25 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 41 

Frustration à l’égard de la pratique 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 42 

Il peut sembler parfois que la réalisation du Dhamma était plutôt facile et simple à l’époque du 
Bouddha. Mais les textes révèlent à quel point c'était difficile pour la plupart des gens, même à cette 
époque. 

 
La bhikkhuni Siha en fournit un exemple extrême. Après sept ans, elle atteignit un tel état de 

désespoir à l'égard de sa pratique qu'elle décida de se pendre. Heureusement, les préparatifs qu'elle 
avait faits pour mettre fin à ses jours lui permirent de prendre conscience de l'impermanence, de 
dukkha et du non-soi, si profondément qu'elle devint une arahant avant de pouvoir mettre son projet 
à exécution. 

 
Dans le Therigatha, une autre bhikkhuni arahant, Sama, partage ses frustrations et leur résolution 

finale : 
Vingt-cinq ans se sont écoulés depuis que je suis devenue nonne, sans la moindre sérénité. 
Aucune maîtrise de l'esprit, aucune paix intérieure. 
Cependant, en me remémorant les enseignements du Bouddha, un profond sentiment 
d’urgence m’a soudain envahie. 
J'ai beaucoup souffert dans ma vie, mais en trouvant la joie dans l'attention, j'ai détruit 
l'avidité et complété l'entraînement du Bouddha. Sept jours se sont écoulés depuis que le 
désir s'est éteint. 

 
Le Bouddha est le Grand Médecin. Mais ses enseignements ne sont pas tant des pilules que l'on 

avale, qu’une crème dont on doit masser le cœur encore et encore et encore, jusqu'à ce que le résultat 
soit enfin ressenti. Cela peut prendre sept jours, sept ans, sept vies… ou plus. Tout va bien. 
 

Ajahn Jayasãro 
8/3/25 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 43 

L’ignorance n’est pas le bonheur 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 44 

Il existe un vieux dicton en Grande-Bretagne qui dit que « l'ignorance, c’est le bonheur ». Ce 
proverbe provient d'un poème du XVIIIe siècle, dans lequel le poète Thomas Gray suggère qu'il vaut 
mieux ignorer la vérité quand, dans certains domaines, elle peut être douloureuse.   

 
Dans le bouddhisme, il est toujours préférable de savoir. Le Bouddha affirma : « Je déclare la fin de 

la souillure pour celui qui sait, pas pour celui qui ne sait pas ». 
 
Pour celui qui ne connaît pas la vérité, l’ignorance est un vide. La nature le remplit de fausses 

connaissances et de désir qui se manifestent sous la forme de dukkha, la souffrance. Il est possible 
que, si vous êtes attaché à des rails, comme dans un vieux film muet, il soit plus facile de fermer les 
yeux plutôt que de regarder le train à vapeur qui approche. Cependant, il vaudrait mieux trouver un 
moyen de défaire les nœuds et de sauter de côté à temps. 

 
C'est le point essentiel : lorsqu’il y a un manque de compréhension, la souillure émerge 

inévitablement et entraîne la souffrance. Le seul moyen de protéger l'esprit de la souillure et de la 
souffrance est de cultiver la sagesse qui voit les choses telles qu’elles sont réellement. Le but ultime 
de la pratique de la pleine conscience et du samādhi est de faciliter le développement de cette 
sagesse. 

 
Les préjugés, la cruauté, la violence trouvent leurs racines dans l'ignorance de la véritable nature 

des choses. Ils ne peuvent pas exister sans cette ignorance. Les êtres humains sont capables de 
s’éveiller à la réalité des choses. C'est ce qui justifie un optimisme prudent à l'égard de l’humanité. 

Ajahn Jayasāro 
11/3/25 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 45 

Le Triple Joyau ne peut être volé 

 
 
 
 

 



 46 

 
Il était une fois un homme riche qui possédait un gros diamant qu'il aimait énormément. Souvent, 

il demandait à ses domestiques de placer le diamant sur un socle dans le jardin derrière sa maison, 
afin qu'il puisse s'asseoir sur sa véranda et le regarder scintiller à la lumière du matin. C'était pour lui 
ce qui s’approchait le plus de la paix intérieure. 

 
Un jour, l'impensable se produisit. Alors qu'il savourait toutes les couleurs de l'arc-en-ciel émises 

par le diamant sous les premiers rayons du soleil, l'éclat commença à s'estomper, puis disparut. 
L'homme riche se leva de sa chaise et se précipita vers son précieux diamant, mais le joyau avait 
disparu, comme s’il s’était évaporé dans les airs. 

 
En réalité, le diamant n'avait jamais été là. Afin de pouvoir le voler sans éveiller de soupçons, les 

domestiques de l'homme riche avaient placé sur le socle un bloc de glace sculpté. 
Riche ou pauvre, nous avons tous des diamants précieux. La plupart d'entre eux ne sont que des 

blocs de glace. Seuls le Bouddha, le Dhamma et le Sangha ne fondent pas et ne peuvent être volés. 
 

Ajahn Jayasāro 
15/3/25 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 47 

Chien qui aboie ne mord pas 

 
 

 
 
 



 48 

Un homme et son ami se rendent pour la première fois chez une connaissance. Alors qu'ils 
s'approchent de la porte d’entrée, un gros chien sort de derrière la maison en aboyant furieusement. 
Voyant que son ami est effrayé, l'homme lui dit : « Ne t'inquiète pas, les chiens qui aboient ne mordent 
pas. » Son ami, un méditant, lui répond : « Je le sais, tu le sais, mais le chien le sait-il ? » 

 
Être à deux est dangereux. La plupart des gens apprennent rarement de nouvelles choses d'un vieil 

ami ou changent d'avis à cause de quelque chose qu'il leur a dit. Le plus souvent, ils tombent dans un 
schéma d'habitudes partagées. Formant leur bulle à deux, ils renforcent et amplifient les suppositions, 
les croyances et les préjugés l'un de l'autre. L'accord entre eux fait que leurs pensées leur paraissent 
universellement légitimes.  

 
Dans la méditation, nous émergeons pour un temps de toutes les bulles que nous avons créées 

autour de nous, les bonnes comme les mauvaises. Nous prenons du recul par rapport à elles. Nous 
sommes alors constamment prêts à vérifier si notre carte du monde correspond à notre expérience 
directe. Peut-être que le chien qui aboie ne mord pas. Peut-être que si. 
 

Ajahn Jayasāro 
18/03/25 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



 49 

Anattā dans la vie quotidienne 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 50 

 
Les visages sont très importants pour nous. Les bébés sont capables de les reconnaître dès leurs 

premiers mois. Nous nous identifions davantage à un visage qu'à toute autre partie du corps et nous 
tirons de nombreuses conclusions sur la base des visages. L'« effet de halo » signifie que les personnes 
ayant un visage attrayant sont généralement perçues comme ayant d'autres qualités positives, telles 
que la compétence, l'intelligence et l'honnêteté. Cela peut les amener à bénéficier d'un traitement 
préférentiel dans de nombreuses situations. Les personnes ayant un visage peu attrayant sont souvent 
jugées injustement comme étant peu dignes de confiance. 

 
Voici une pratique de méditation sur le visage : exprimez une émotion sur votre visage. Commencez 

par quelque chose d’extrême, comme l’indignation. (Comment osez-vous ?!) Les yeux fermés, tracez 
la configuration des muscles impliqués, la chaleur du sang qui irrigue le visage, etc. 

 
En étant pleinement conscient des changements physiologiques complexes qui se produisent, on 

ne s'identifie plus à son visage ni à ses expressions. Expérimentez différentes émotions. Passez à des 
émotions plus subtiles, comme « Je ne suis pas en colère, juste déçu ». Essayez également des 
expressions saines, comme un regard d’appréciation sincère pour la bonne fortune de quelqu’un 
d’autre par exemple. 

 
Si vous le faites régulièrement, cela deviendra une habitude. Lorsqu'une émotion se produit et 

s’exprime sur votre visage, la conscience des muscles concernés se manifestera et érodera le sens de 
soi que vous ressentez actuellement. C'est un excellent moyen de voir l'anattā dans la vie quotidienne. 

Ajahn Jayasāro 
22/3/25 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 51 

Les résultats du kamma ne peuvent être déterminés 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 52 

Le Bouddha a enseigné qu'il y a quatre sujets qui ne peuvent pas être compris intellectuellement. 
Trop y penser, disait-il, n'apporte que folie et contrariété. 

Ces questions sont les suivantes : 

• Le domaine des bouddhas, 

• Le domaine de celui en état de jhāna, 

• Les résultats du kamma, 

• Les conjectures sur le monde (son origine, etc..) (AN 4.77).  

 
En ce qui concerne la troisième de ces quatre questions, les résultats des actions volitives ne 

peuvent être déterminés, car certains sont des expériences de la vie suivante et d'autres des vies 
futures. De même, il n'y a aucun moyen de savoir dans quelle mesure notre expérience actuelle est 
influencée par le kamma créé dans le passé. Nous sommes tout simplement incapables de rassembler 
toutes les données dont nous aurions besoin pour vérifier la loi du kamma dans toute sa complexité. 

Il existe cependant des schémas de cause et d’effet que nous pouvons discerner dans notre vie 
quotidienne. Par exemple, la première fois que nous faisons quelque chose, que ce soit bien ou mal, 
nous pouvons ressentir une certaine résistance dans notre esprit. La deuxième fois, c'est plus facile, 
la troisième fois, c'est encore plus facile et en peu de temps, nous avons créé une habitude. Étudier la 
façon dont nous créons des habitudes et la facilité ou la difficulté d’en changer peut nous donner des 
indications précieuses sur la loi du kamma. Nous vérifions ce que nous pouvons et pour le reste, nous 
nous en remettons à la grande sagesse et à la compassion du Bouddha, qui sont nos meilleurs guides. 

Ajahn Jayasaro 
     25/3/25 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 53 

Le trou noir de l'Ignorance 

 

 
 



 54 

La plupart du temps, la Terre semble solide et stable. En réalité, elle tourne sur elle-même à plus 
de 1500 kilomètres par heure, en même temps qu’elle orbite autour du soleil à 100 000 kilomètres 
par heure. 

Pendant ce temps, notre système solaire orbite autour du centre de la Voie Lactée à environ 
800 000 kilomètres par heure. La Voie lactée elle-même se déplace dans l'espace par rapport aux 
autres galaxies à une vitesse approximative de deux millions de kilomètres par heure. 

Ici, sur Terre, il y a un tremblement de terre approximativement toutes les vingt-cinq minutes. 
Cependant, la plupart d’entre eux étant inférieurs à 3,0 sur l'échelle de Richter, nous en sommes 
rarement conscients. 

Nous disposons d'énormes quantités d'informations au bout des doigts. L'information peut être 
comparée à toutes les feuilles de la forêt. Nous n'en avons besoin que d'une poignée. Choisissez les 
informations qui vous aideront à progresser sur le chemin de la libération et à comprendre les trois 
caractéristiques. La plupart des autres informations font tourner notre esprit en rond tout en tournant 
autour du trou noir de l'Ignorance. 

Ajahn Jayasāro 
     28/3/25 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 55 

La nature des sens 

 

 
 

 
 
 



 56 

En tant que pratiquants bouddhistes, nous observons la vue, l'ouïe, l'odorat, le goût, le toucher, la 
pensée, le ressenti et la perception en temps réel. Lorsque nous le faisons systématiquement, des 
changements se produisent. Certaines idées que nous avons sur nous-mêmes et le monde 
commencent à s'estomper, tandis que d'autres se renforcent. La Vue Juste remplace la Vue Erronée. 
 

La plupart d’entre nous n’irons jamais sur Mars. Nous n’irons peut-être nulle part de beaucoup plus 
excitant que l’endroit où nous vivons actuellement. Qu'à cela ne tienne. Réfléchissez : quelle serait 
exactement l'expérience d'un voyage sur Mars ? Nous verrions des choses, nous entendrions des 
choses, nous sentirions des choses, nous goûterions des choses, nous toucherions des choses, nous 
penserions, nous ressentirions des émotions, nous percevrions des objets de perception. 

 
Quoi que vous fassiez, où que vous alliez — Mars ou Alpha du Centaure — il n'y a pas plus que ça. 

Vous verrez certainement des choses que vous n'avez jamais vues auparavant, et vous aurez 
assurément des moments d'émerveillement. De nombreuses formes, de nombreux sons, etc. 
pourraient être différents. Mais l'expérience de la vue, de l'ouïe, etc. sera toujours la même. En 
essence, qu’il s’agisse d’une nouveauté ou non, c'est toujours la même chose. 

 
L'épanouissement dans la vie ne relève pas du contenu des données sensorielles. Il repose sur la 

qualité de l'attention que vous leur portez. Le voir, c'est découvrir le secret du contentement. 
 

Ajahn Jayasāro,  
01/04/2025 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 57 

Louanges et critiques 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 58 

Je me souviens qu’Ajahn Chah louait souvent un moine en particulier. Cela me mettait mal à l'aise 
: "Comment Luang Por ne remarque-t-il pas ses défauts, alors que je les vois si clairement ?" En même 
temps, un moine que j'admirais était parfois traité assez brusquement par Ajahn Chah. 

 
Un moine aîné m'expliqua qu'Ajahn Chah considérait les éloges et les critiques comme des 

remèdes. Il louait ceux qui progressaient grâce aux éloges et critiquait ceux que les critiques faisaient 
avancer. 

Si on peut assimiler les éloges à un traitement, ils sont plutôt comme des rayons. La radiothérapie, 
si elle n'est pas ciblée avec précision, détruit les cellules saines en même temps que les cellules 
malignes. (Exemples : "Tu es si intelligente", "Tu es si beau"). 

 
Les meilleures louanges sont souvent des observations qui affirment des valeurs partagées : “Tu as 

gardé ton calme alors que tout le monde paniquait”. “Tes arguments étaient clairs, bien structurés et 
convaincants”. “Tu n’as pas laissé son attitude agressive t’intimider”.  

 
Bien que les critiques soient souvent appelés “feedback”, il est préférable de ne pas les faire avaler 

à n'importe qui. Il vaut mieux observer et affirmer des valeurs partagées : 
 
“Lorsque tu as perdu ton calme, tes paroles acerbes ont ébranlé la confiance et l'harmonie au sein 

du groupe”. “Les points que tu as soulevés manquaient de clarté et de cohérence, et n'ont pas eu 
d’impact sur eux”. “Reculer devant son agressivité de cette manière n’a fait qu’empirer les choses 
pour tout le monde”. 

Ajahn Jayasāro 
     5/4/25 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 59 

La douleur sans souffrance 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 60 

 
Hier, j'ai appris un nouveau mot : nociception. Il s'agit du processus neuronal d'encodage et de 

traitement de stimuli, thermiques, mécaniques ou chimiques, qui endommagent ou menacent 
d'endommager des tissus normaux. La nociception est ce qui nous permet de détecter et d'éviter les 
phénomènes susceptibles d'endommager les tissus.  

 
La nociception n'est pas la douleur. Cette distinction est aujourd'hui généralement acceptée (voir 

la définition de la douleur de l'IASP). L'expérience de la douleur n'est pas uniquement le résultat d'une 
pathologie. Elle est également conditionnée par des éléments émotionnels, cognitifs, sociaux et 
culturels.  

 
Les émotions négatives telles que l'anxiété, la dépression, la peur et la frustration amplifient la 

sensation subjective de douleur. Elles peuvent également provoquer des changements 
physiologiques, par exemple en libérant de l'adrénaline et du cortisol, qui aggravent l'inconfort 
physique. Une boucle de rétroaction pénible s'ensuit.  

 
La perception de la sévérité de la douleur et de son impact peut être exacerbée par des pensées et 

des croyances négatives. Ruminer la douleur sans discernement peut conduire à une catastrophisation 
de la douleur. Ressasser des pensées d'impuissance ou croire en des projections négatives peut 
influencer notre décision d'entreprendre ou non les traitements nécessaires.  

 
Enfin, les personnes qui nous entourent, la société et la culture influencent la manière dont nous 

comprenons la douleur et notre relation avec cette dernière. Se sentir obligé de cacher sa peine 
devant les autres, par exemple, peut créer des sentiments intenses de solitude et d'aliénation. La 
douleur est amplifiée. Ne pas avoir d’amis aggrave les choses. 

 
S'il est difficile d'éliminer les causes physiologiques de la douleur, la bonne nouvelle est que nous 

pouvons en réduire, voire en éliminer, les éléments émotionnels et cognitifs, et entrer en relation plus 
judicieusement avec notre environnement. La douleur sans souffrance est un objectif viable.  
 

Ajahn Jayasāro  
08/04/25 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 



 61 

 

Utilisez votre temps judicieusement 

 
 

 
 



 62 

 
Le Bouddha a parlé de deux causes immédiates à l'émergence du Chemin Octuple : des conditions 

extérieures propices et une attention judicieuse. 
 
Les conditions extérieures favorables, en particulier les kalyāṇamittas ou bons amis, sont des 

causes nécessaires mais insuffisantes. Un jour, Ajahn Chah fit remarquer que, si vivre dans une forêt 
paisible au milieu du Sangha était suffisant, tous les écureuils seraient éveillés. Une autre fois, après 
le repas quotidien, il rappela aux moines que les huttes isolées dans lesquelles ils vivaient constituaient 
un excellent environnement pour méditer, mais aussi un lieu idéal pour une sieste paisible. “Utilisez 
votre temps judicieusement" était son refrain constant. 

 
Ce à quoi vous choisissez de porter attention et la manière dont vous y portez attention sont les 

meilleurs indicateurs de vos véritables valeurs et attentes. Ce à quoi vous choisissez de porter 
attention et la manière dont vous y portez attention sont ce qui crée votre réalité présente et future. 
 

Ajahn Jayasāro  
12/04/25 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 63 

Pratiquer la mort avant la mort  

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 64 

On estime qu'environ 110 milliards de personnes sont mortes sur cette planète. 
Près de 8 milliards d'autres sont dans la salle d'attente. 

La mort est inévitable. Elle viendra pour moi et pour vous. Elle viendra pour tous ceux que nous 
connaissons sans exception. Elle viendra pour ceux que nous aimons et que nous apprécions. Elle 
viendra aussi pour ceux que nous haïssons ou que nous n'aimons pas et pour tous ceux qui nous sont 
indifférents. 

La mort est certaine, mais le moment où nous mourrons reste incertain.  

Nous reste-t-il des années, des mois, des jours, des heures, des minutes ou des secondes ? Nous 
ne pouvons pas le savoir avec certitude. 

Comment mourrons-nous ? Rapidement ou lentement, douloureusement ou non, seul ou avec 
d’autres personnes ? Nous ne pouvons pas le savoir avec certitude. 

Où mourrons-nous ? À l'hôpital, à la maison, sur la route, en montagne, dans une ville ou une forêt 
? Nous ne le savons pas. 

Réfléchir à ces vérités sans sagesse peut conduire à la dépression ou à l'anxiété. En revanche, y 
réfléchir avec sagesse donne un sens à notre vie et détruit la complaisance. 

Pour pratiquer la mort avant la mort, faites une pause à la fin d'une expiration. Restez en pleine 
conscience aussi longtemps que vous le trouvez confortable. Inspirez. Expirez. Pause. Inspirez. Expirez. 
Pause. Inspirez. Expirez. Pause. Faites en sorte que l'espace à la fin de l’expiration devienne votre port 
d'attache. Pratiquez cela régulièrement pendant un certain temps et observez l'effet sur votre peur 
de la mort. 

Ajahn Jayasāro 
15/04/25 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 65 

Le bouclier de la pleine conscience 

 

 

 



 66 

Un homme avide et un homme envieux se présentent devant l’Empereur pour recevoir une 
récompense pour services rendus. L’Empereur leur propose d’exaucer à chacun un souhait, mais en 
précisant que l’autre recevra le double de ce que le premier aura demandé. Par exemple, si M. Avidité 
demande mille lingots d’or, il les obtiendra, mais M. Envie, lui, en recevra deux mille. 

Aucun des deux ne veut se prononcer en premier. M. Envie ne peut supporter l’idée que M. Avidité 
reçoive deux fois plus que lui, et M. Avidité, de son côté, ne peut tolérer de ne pas obtenir la totalité 
de ce qu'il y a. Finalement, M. Envie se laisse convaincre. Il demande à l’Empereur de lui arracher un 
œil. 

M. Avidité et M. Envie sont des hommes intelligents. Mais l’Empereur sait que les hommes 
intelligents sont aisément manipulables… pour peu que l’on sache activer les bons ressorts. Il tenta un 
jour le même stratagème avec deux hommes d’affaires bouddhistes. Ce fut peine perdue. Ceux-ci se 
réjouirent simplement du bonheur de l’autre. Ils n’étaient pas exempts d’envie ou d'avidité, mais ils 
protégeaient leurs failles derrière un bouclier de pleine conscience. 

Ajahn Jayasaro 
19/4/25 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 67 

Le mondain et le profond 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 68 

La pratique est progressive. Seul celui qui a maîtrisé ce qui est ordinaire peut vivre ce qui est 
profond dans toute sa profondeur. Il n’est pas seulement question de ce que l’on connait, mais 
également de la manière dont on mène sa vie pour développer la maturité nécessaire à digérer la 
vérité profonde du Dhamma.  

 
Le Bouddha et le roi Pasenadi de Kosala avaient le même âge. Pendant des décennies, le Buddha a 

partagé avec lui un large éventail d'enseignements. Un jour, le roi Pasenadi devenu obèse, s'approcha 
du Bouddha en haletant et en soufflant lourdement après avoir beaucoup trop mangé.  
 
Voyant son état, le Bouddha récita ce verset : 

« Lorsqu'un homme est toujours attentif, 
Et fait preuve de modération quand il mange, 
Alors ses maux diminuent, 
Il vieillit lentement en prenant soin de sa vie. » 
SN 3.13 

 
Le roi Pasenadi ordonna immédiatement à Sudassana, un jeune membre de son entourage, 

d'apprendre le verset par cœur et, à partir de ce jour, de le lui réciter pendant qu'il mangeait. Cela 
porta ses fruits. Le roi Pasenadi commença à perdre du poids. Quelque temps plus tard, mince et en 
bonne santé, Pasenadi s'émerveilla de la façon dont le Bouddha, par compassion, lui avait enseigné 
toutes sortes de choses, des plus banales aux plus profondes. 

 
En fait, cet enseignement de « modération par rapport à la nourriture » transcende une 

quelconque distinction entre les pratiques ordinaires et profondes. Le Bouddha a qualifié cette 
modération, tout comme la retenue des sens et la vigilance, d'enseignements qui ne sont « jamais une 
erreur ». 
 

Ajahn Jayasāro 
22/04/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 69 

 

Qu’est-ce qui est vraiment important dans la vie ? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 70 

Le mérite (puñña) consiste en des actes du corps, de la parole et de l’esprit motivés par 
des états d'esprit sains. Dans le Maha Maṅgala Sutta, le Bouddha enseigne que c'est une 
bénédiction d'avoir acquis du mérite dans le passé. En d'autres termes, notre bien-être actuel 
est influencé par les bonnes actions que nous avons accomplies dans cette vie et dans nos 
vies antérieures. Afin de créer des bénédictions pour nous-mêmes dans le reste de notre vie 
présente et dans nos vies futures, les commentaires donnent une liste de dix actions 
méritoires : 

1. Donner. 

2. Avoir une conduite morale 

3. Méditer 

4. Respecter les personnes saintes et les aînés 

5. Servir les autres 

6. Partager le mérite 

7. Se réjouir du mérite des autres. 

8. Écouter le Dhamma 

9. Enseigner le Dhamma 

10. Rectifier ses vues 

Le dernier point est essentiel. Voici quelques réflexions pour vous aider à rectifier vos 
vues : 

Qu’est-ce qui est vraiment important dans la vie ? 

Qu’est-ce qui est le plus important ? 

Dans l'expression "pour notre bien-être et notre bonheur durables", qu'est-ce que le bien-
être durable et qu'est-ce que le bonheur durable ? 

Ajahn Jayasāro 

26 / 4/25 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 71 

Vibhava tanhā 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 72 

Quand la vie devient difficile, notre première réaction est de ne pas aimer ce qui se passe. 
Même dans des pays chauds comme la Thaïlande, des pensées s'enchaînent et font boule de 
neige. Des pensées telles que : « Ce n'est vraiment pas le bon moment », « Pourquoi moi ? », 
« Pourquoi toujours moi ? », « Ce n'est pas juste », « Je n'en peux plus », « Je veux juste que 
tout cela disparaisse et que les choses redeviennent comme avant ». Et ainsi de suite. Si la 
boule de neige va dans le sens de « Je suis un nul, bon à rien », la situation devient rapidement 
très toxique. 

Vibhava tanhā, l'envie de ne pas être, de ne pas avoir, de ne pas devoir ressentir certaines 
choses, ne nous aide jamais à faire face aux expériences désagréables. Au contraire, cela rend 
les choses plus douloureuses, les fait durer plus longtemps et laisse des traces plus profondes. 
Sous son influence, nous pouvons agir et parler de manière imprudente, avec des 
conséquences à long terme. 

La patience est salutaire. Supporter calmement les sentiments désagréables dans le corps 
et l'esprit. Ne pas les refouler, leur tourner le dos, se distraire pour les éviter ni s'y 
abandonner. Coexister pacifiquement avec eux. Se rappeler, selon les paroles d'Ajahn 
Sumedho, que « c'est ainsi », mais que cela change. 

Certaines situations sont difficiles. Mais nous les rendons généralement encore plus 
difficiles, ce qui n’est pas nécessaire. 

Ajahn Jayasāro 
29/04/25 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 73 

La méditation en marchant 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 74 

Quand dans sa jeunesse Ajahn Chah pratiquait la méditation en marchant, il aimait marcher 
rapidement. Lorsqu’on lui en demandait la raison, il répondait : « Quand je marche vite, les souillures 
ne peuvent pas me rattraper. » Dans de nombreuses traditions de méditation, on enseigne à marcher 
lentement. Ici, l'esprit repousse les souillures en portant une attention minutieuse sur la posture de 
la marche. Personnellement, j'ai toujours préféré un rythme similaire à celui de la marche normale, 
car je trouve que ça facilite l’intégration de la conscience de la méditation en marchant dans la vie 
quotidienne. 

La décision de marcher vite ou lentement peut dépendre de l'espace disponible. La marche rapide 
nécessite un long chemin, environ trente pas ; les changements de direction trop fréquents distraient 
l'esprit. Pour les méditants qui marchent dans une pièce ou un petit jardin, la marche lente est plus 
pratique. Lorsque les méditants se sentent somnolents, marcher à reculons est une bonne option. 
Marcher de côté est rarement une bonne idée, sauf peut-être face à un tigre, car il serait dangereux 
de lui tourner le dos. 

Si vous considérez la méditation en marchant uniquement comme un moyen de vous étirer les 
jambes entre deux séances de méditation assise, essayez de changer cette perception en marchant 
pendant de longues périodes. Si vous en avez le temps, deux ou trois heures de marche peuvent vous 
offrir de nouvelles perspectives sur votre pratique de la méditation. 

Ajahn Jayasāro 
3/5/25 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 75 

L’insouciance masque la souffrance 

 
 
 

 
 
 
 



 76 

C'était l'été 1976. J'avais dix-huit ans et je travaillais comme brancardier pour une société 
d'ambulances privée à Téhéran. À l'arrière de notre véhicule se trouvaient deux cadavres dans des 
cercueils qui n'étaient pas sécurisés. Mon ami Mahmood, le patron de la société et le conducteur, finit 
notre joint et enclencha la sirène. Nous nous lançâmes alors dans une course effrénée hors de la ville, 
faisant du slalom entre les longues files de voitures, montant et descendant les trottoirs, tandis que 
les cercueils glissaient d'avant en arrière sur le plancher du véhicule. Nous riions tous les deux aux 
larmes. Nous étions tous deux, chacun à notre manière, des jeunes hommes malheureux.  

Maintenant, en repensant à cette escapade et à d'autres, je me souviens clairement du désir 
envahissant de faire des choses non pas en dépit de leur caractère répréhensible, mais précisément 
parce qu'elles l'étaient. Non pas en dépit de leur stupidité, mais parce qu'elles étaient stupides. Je me 
souviens du désir de tout casser, de détruire et de la joie de s'abandonner sans limite à l'insouciance. 

Aujourd'hui, je donne des conseils à des jeunes hommes malheureux. Je pense que mon histoire 
m'aide. Mais je suis à présent la voie du Bouddha. Je leur demande : « En quoi consiste exactement 
cette souffrance ? » « Quelle soif se cache derrière cette souffrance ? Es-tu prêt à abandonner cette 
soif ? » 

Ajahn Jayasāro 
06/05/25 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 77 

Kilesas 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 78 

Il est surprenant de constater que le mot « kilesa », généralement traduit par « souillure » et qui 
désigne les états mentaux qui souillent, corrompent ou polluent l'esprit, est rarement utilisé par le 
Bouddha. Kilesa est un terme général privilégié par les commentaires. Le Bouddha, quant à lui, 
préférait regrouper les états mentaux polluants selon leur fonction spécifique. Par exemple, il 
expliquait la réalisation des quatre niveaux d'éveil en termes d'abandon progressif des dix samyojanas 
(entraves). 

Le commentaire propose également sa propre méthode pour classifier les kilesas. L'une est basée 
sur le niveau de manifestation. Le premier niveau de souillures comprend celles qui sont si grossières 
qu'elles se manifestent dans les actions et la parole. Au deuxième niveau se trouvent les souillures qui 
assaillent l'esprit, mais ne se révèlent pas dans les actions et la parole. 

Le niveau le plus subtil de souillures comprend celles qui sont latentes dans l'esprit. Elles sont 
souvent comparées au sédiment au fond d'une jarre d'eau qui n’est visible que lorsque l’eau est agitée. 
Seul un arahant est complètement libéré de ce genre de souillure. Anusaya permet l'aura d'innocence 
et de pureté des petits enfants. Il explique également comment les méditants ayant atteint un 
samadhi fort peuvent facilement croire qu'ils ont atteint l'éveil. 

Le premier niveau de souillure est traité par l'entraînement à la conduite morale (sīla) ; le 
deuxième, par l'entraînement de l'esprit (samādhi) ; et le troisième niveau par l'entraînement à la 
sagesse (paññā). 

Ajahn Jayasāro 
10/5/25 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 79 

Le respect 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 



 80 

Parmi tous les états mentaux qui contribuent à un esprit heureux et sain, il en est un qui est souvent 
négligé : le respect. Pourtant, avoir dans sa vie quelqu’un ou quelque chose qui inspire en soi un 
sentiment de respect est une grande bénédiction. 

Pour apprécier pleinement le respect, il est nécessaire de prendre le temps d’observer ce qu'il fait 
naître dans le cœur. Je m'y suis appliqué et, pour moi, c’est un sentiment d'une grande beauté. Je le 
chéris et j’éprouve une profonde gratitude envers les personnes dont la manière de vivre l'éveille en 
moi. 

Une vie dépourvue de respect est une vie appauvrie et égocentrique. Une vie habitée par le respect 
est riche et ouverte. 

Lorsque nait un respect de plus en plus grand pour le Bouddha, le Dhamma et le Sangha, ainsi 
qu’une joie à exprimer ce respect par le corps, la parole et l’esprit, alors on est véritablement engagé 
sur le chemin de l'éveil. 

Ajahn Jayasāro 
13/05/25 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 81 

Les manifestations de respect 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 82 

Dans ma tradition, les moines manifestent leur respect pour leurs aînés en s’inclinant lorsqu'ils 
entrent ou quittent leur présence, en joignant les mains en anjali lorsqu'ils leur adressent la parole, 
en ne se tenant pas debout devant eux lorsque ces derniers sont assis, en marchant un demi-pas 
derrière eux lorsqu'ils marchent ensemble, etc. Il existe de nombreuses règles. Elles deviennent vite 
une seconde nature. 

En suivant ces conventions, un moine montre avant tout son respect envers le Vinaya. Les 
sentiments que le moine junior peut éprouver pour le moine aîné n'ont aucune importance. Il est 
généralement, mais pas toujours, préférable (sans que cela soit indispensable) que les moines aînés 
inspirent le respect sur le plan personnel. Si c’est le cas, leur rendre hommage peut être une 
expérience joyeuse. Mais considérer comme hypocrite le fait de rendre hommage à quelqu'un que 
l'on ne respecte pas vraiment sur le plan personnel reviendrait à se méprendre complètement sur la 
fonction de cette convention. 

Les manifestations de respect diffèrent considérablement d’une religion à l’autre, d’une culture à 
l’autre, voire d’une espèce à l’autre. L'autre jour, on a pris une photo de moi avec des chiens de 
secours et leurs maîtres sur le site du bâtiment qui s'est effondré à Bangkok le jour du tremblement 
de terre. L'un des chiens m'a regardé dans les yeux avec une profonde révérence... et a uriné sur mon 
pied. Je me suis dit que les êtres humains qui manifestent leur respect peuvent transmettre une 
chaleur émotionnelle, mais que les chiens vont plus loin, ils ajoutent une sensation physique de 
chaleur. 

Ajahn Jayasāro 
17/05/25 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 83 

La tête n'est pas plus le 'moi' que la plante des pieds 

 

 

 



 84 

Une nuit, la semaine dernière, je me suis réveillé aux petites heures. J'ai regardé l'horloge, j'avais 
dormi un peu plus d'une heure. Soudain, j'ai compris pourquoi je m'étais réveillé. Un insecte s'était 
introduit dans mon oreille et battait des ailes, probablement pris de panique. J'ai allumé ma lampe de 
poche et l'ai dirigée vers mon oreille. Finalement, l'insecte fit la chose la plus spirituelle qui soit, il 
s'échappa vers la lumière. Ce n'était pas la première fois que cela m'arrivait, et je savais quoi faire. 

J'espère qu'aucun d'entre vous qui lisez ces lignes n'a jamais eu à vivre l'expérience d'une petite 
créature en proie à une crise de panique dans votre tête. Cependant, en tant que méditant, cela peut 
avoir un côté bénéfique. La tête est le siège physique de la vue, de l'ouïe, de l'odorat, du goût et, 
apparemment, de l'activité mentale. Notre sens du 'moi' est fortement lié à la tête. Une présence 
étrangère dans la tête semble être une intrusion très personnelle, et dès que la pleine conscience 
faiblit, elle devient une menace. Mais la tête n'est pas plus le 'moi' que la plante des pieds. En bref, et 
en regardant le bon côté des choses, un insecte dans la tête offre une merveilleuse occasion d'explorer 
la vérité d'anattā. 

Ajahn Jayasāro 
20/5/25 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 85 

Comment la destruction des souillures se produit-elle ? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 86 

“Pour celui qui sait quoi, qui voit quoi, comment la destruction des souillures se produit-elle ? Telle 
est la forme, telle est son origine, telle est sa disparition ; telle est la sensation... telle est la perception, 
telles sont les formations volitives... telle est la conscience, telle est son origine, telle est sa disparition: 
c'est pour celui qui sait ainsi, qui voit ainsi, que la destruction des souillures a lieu.”  (SN12.23) 

Dans ce sutta, le Bouddha décrit les causes immédiates ou les conditions vitales qui conduisent à 
la destruction des souillures. Je vais discuter ici d'une partie de la liste : 

“Je dis, bhikkhus, que la connaissance et la vision des choses telles qu'elles sont ont une cause 
immédiate ; elles ne manquent pas de cause immédiate. Et quelle est leur cause immédiate ? Vous 
devriez dire la concentration (samādhi)”. 

Le Bouddha révèle que la cause immédiate du samādhi est la félicité (sukha) ; la cause immédiate 
de la félicité est la tranquillité (passaddhi) ; la cause immédiate de la tranquillité est l'extase (pīti) ; la 
cause immédiate de l'extase est la joie (pāmojja) ; la cause immédiate de la joie est la foi (saddhā) ; et 
la cause immédiate de la foi est la souffrance (dukkha).  

Chacun de ces liens mérite d'être examiné, mais le dernier mérite une attention particulière. 
Comment et pourquoi la foi dans le Triple Joyau naît-elle de la souffrance ? Tout d'abord, elle naît 
lorsque la compréhension “il y a de la souffrance” remplace l'illusion “ je souffre”. “Il y a de la 
souffrance” conduit à la foi en l’existence d’une cause, d’une cessation et d’un chemin vers la 
cessation. 

Il existe un chemin → je peux suivre ce chemin → je devrais suivre ce chemin → je dois suivre ce 
chemin → je ne dois pas regarder en arrière. 

Ajahn Jayasāro 
24/5/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 87 

 

Upāli Sutta 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 88 

L'une des caractéristiques du bouddhisme est que la conversion des personnes ayant d'autres 
croyances est sans intérêt. La noblesse de cette attitude peut se constater dans l'Upāli Sutta (MN 56). 
Upāli est un disciple laïc des Jaïns très connu, qui, suite à un débat avec le Bouddha, s'exclame : « C'est 
comme si le Bienheureux redressait ce qui est renversé, ou révélait ce qui est caché, ou indiquait le 
chemin à celui qui s'est perdu, ou tenait une lampe dans l'obscurité pour que ceux qui ont des yeux 
puissent voir... Je prends refuge auprès du Bouddha, du Dhamma et du Sangha. Désormais, que le 
Bouddha se souvienne de moi comme étant un disciple laïc qui a pris refuge pour la vie. » 

À sa grande surprise, le Bouddha lui dit de ne pas se précipiter. Upāli est une figure connue de la 
société. Avant de prendre une décision aussi radicale, il devrait y réfléchir à deux fois. 

Upāli dit : « Toute autre secte, apprenant que je me convertissais à leurs croyances, sortirait dans 
les rues de Nalanda avec une bannière pour le proclamer. Mais le Bienheureux m'incite à la prudence. 
Cela me rend encore plus inspiré par le Bienheureux. Une seconde fois, je prends refuge. » 

« Depuis longtemps, la famille d'Upàli apporte un soutien important aux Jaïns », dit ensuite le 
Bouddha. « Elle ne devrait pas cesser de les soutenir. » 

Upāli : « J'ai entendu dire que le Bienheureux affirme que des offrandes ne devaient être faites 
qu'à lui et à ses disciples. Pourtant, il m'encourage à continuer à faire des offrandes aux Jaïns. Cela me 
rend encore plus inspiré par le Bienheureux. Pour la troisième fois, je prends refuge. » 

Le Bouddha enseigna ensuite un discours par étapes qui mena Upāli à Entrer dans le Courant. 

Ajahn Jayasāro 
27/05/25 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 89 

Le grand trésor sous nos pieds 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 90 

De nos jours, le terme « religion » est souvent employé comme s'il désignait une seule et même 
chose. La plupart des commentaires sur le sujet, qu'ils soient positifs ou négatifs, prennent pour 
exemple les religions monothéistes nées au Moyen-Orient. C'est comme si on prenait le football 
comme exemple pour tous les sports, y compris ceux qui n’utilisent pas de ballon. 

Le bouddhisme ne se définit pas par des dogmes. C'est une religion qui se concentre uniquement 
sur les deux questions majeures de la vie humaine : la souffrance et le bonheur. Elle affirme enseigner 
comment réduire et finalement éliminer la souffrance dans le cœur humain, et comment créer et 
cultiver le vrai bonheur. Ces affirmations ne sont pas destinées à être des objets de foi ; elles sont 
conçues pour être testées empiriquement. Mettre les enseignements à l'épreuve de l'expérience, c’est 
rendre hommage au Bouddha. 

Récemment, il est devenu très populaire chez les jeunes Thaïlandais urbains de tradition 
bouddhiste de déclarer qu'ils n'ont pas de religion. Ces jeunes ont avalé sans réfléchir l'idée importée 
selon laquelle la religion consiste à croire en quelque chose. Mais qu'ils le veuillent ou non, leur vie 
tournera inévitablement autour des deux pôles que sont la souffrance et le bonheur. C'est pourquoi 
on peut espérer qu'à un moment donné, ils seront assez perspicaces pour découvrir le grand trésor 
qui se trouve sous leurs pieds. 

Ajahn Jayasāro 
31/05/25 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 



 91 

Détruire la racine de la souffrance 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 92 

En tant qu'êtres humains, nous avons tendance à nous attacher aux choses comme étant « moi » 
ou « à moi ». Cela cause de la souffrance. Notre problème est que nous pouvons nous attacher à tout 
ce que nous expérimentons en le qualifiant de « moi » et de « à moi ». Bref, la vie n'est pas facile. 
Certains états mentaux rendent les choses plus difficiles qu'elles ne devraient l'être, tandis que 
d'autres peuvent réduire, voire éliminer complètement la difficulté. 

Bouddha : « En s'attardant sur la satisfaction que procurent des choses auxquelles on peut 
s'accrocher, la soif augmente. Avec la soif comme condition, l'attachement naît… Telle est l'origine de 
toute cette masse de souffrance. » 

« Si toutes les racines d'un grand arbre, celles qui descendent vers le bas et qui partent en travers, 
envoient la sève vers le haut, soutenu par cette sève, l'arbre peut vivre longtemps. » ...  

« En s'attardant sur la souffrance inhérente aux choses auxquelles on peut s'attacher, la soif cesse. 
Avec la cessation de la soif vient la cessation de l'attachement. C'est ainsi que se produit la cessation 
de toute cette masse de souffrance. » 

« Supposons que quelqu'un abatte un grand arbre, le déterre et en arrache les racines, même les 
radicelles les plus fines et la fibre des racines. Supposons qu'il coupe ensuite cet arbre en morceaux, 
qu'il fend et réduit en lamelles. Il fait ensuite sécher ces copeaux par le vent et au soleil et les brûle 
dans un feu. Après avoir recueilli les cendres, il les vanne par grand vent ou les laisse emporter dans 
le courant rapide d’une rivière. C'est ainsi que ce grand arbre serait coupé à la racine, transformé en 
moignon de palmier, anéanti de sorte qu'il ne puisse plus jamais renaître. » (Version abrégée du SN 
12.55) 

Ajahn Jayasāro 
3/6/25 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 93 

La distinction entre mettā et bienveillance  

 
 

 
 
 
 



 94 

La distinction entre mettā et la bienveillance générale envers les autres réside dans sa nature 
inconditionnelle. La bienveillance peut être limitée par l’avidité, la colère, la vanité, les préjugés 
raciaux, culturels ou religieux. Elle peut diminuer et disparaître complètement lorsque les autres nous 
font du mal, nous font peur, causent de la souffrance ou constituent une menace pour ceux que nous 
aimons. Mettā est quelque chose de tout à fait différent. 

Pour souligner ce point, le Bouddha a donné un exemple mémorable : 

« Bhikhus, même si des bandits vous découpaient sauvagement membre par membre avec une 
scie à deux poignées, celui qui éprouverait de la haine à leur égard ne suivrait pas mon enseignement. 
Bhikhus, vous devez vous entraîner ainsi : « Notre esprit restera imperturbable, et nous ne 
prononcerons aucune parole malveillante. Nous demeurerons remplis de compassion pour leur bien-
être, avec un esprit de mettā, sans haine intérieure. Nous diffuserons un esprit rempli de mettā, 
abondant, exalté, incommensurable, sans hostilité et sans malveillance à leur égard. (MN21) 

Ajahn Jayasāro 

07/06/2025 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 95 

Comment vérifier l’authenticité d’un enseignement 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 96 

Il y a environ cinquante ans, l'un des grands disciples de Luang Pu Mun enseignait à l'étranger. Un 
homme de la région vint le voir, impatient de lui parler des visions bénies qu'il avait eues en méditation 
du fondateur de sa religion. Lorsqu'il demanda à Luang Pu comment un bouddhiste interpréterait son 
expérience, il reçut cette réponse bienveillante : « Nous appelons cela des nimittas, qui apparaissent 
dans un esprit paisible. » 

Récemment, j'ai entendu parler d'un bouddhiste laïc qui prétend avoir une relation personnelle 
avec le Bouddha. Naturellement, il considère donc qu'étudier les textes est inutile. Sur la Voie du 
Milieu, il semble croire qu'il a éliminé l'intermédiaire. 

Durant les dernières semaines de sa vie, le Bouddha a donné des enseignements au Sangha pour 
les aider à se préparer pour l'avenir. Il a dit :  

« Vous entendrez peut-être un moine dire des paroles qu'il prétend avoir entendues directement 
de moi ; ou il dira les avoir entendues d'une certaine communauté de moines ; ou d'un groupe 
d'anciens ; ou d'un ancien en particulier. 

Dans chaque cas, examinez bien ces paroles, sans les accepter ni les rejeter. Comparez-les aux 
discours portant sur le Dhamma que j'ai donnés et aux enseignements relatifs au Vinaya que j'ai 
établis. Ainsi, vous pourrez déterminer s'il s'agit bien de mes paroles. » [Résumé de DN16] 

2 500 ans plus tard, nous avons la chance d'avoir accès au Sutta et au Vinaya. Ils représentent la 
meilleure référence pour juger de l'authenticité d'un enseignement. 

Ajahn Jayasāro 
10/06/10 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 97 

Aristote et Galien 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 98 

Aristote et Galien ont exercé une influence déterminante sur la médecine occidentale. Il est 
étonnant de constater que leurs idées erronées ont été acceptées très longtemps. Aristote, par 
exemple, croyait que le cœur physique était le siège de la cognition, car ses battements le faisaient 
paraître « vivant ». Le cerveau, en revanche, lui semblait « froid et inerte » et constituait donc un 
simple organe de refroidissement. Il a également appliqué à la reproduction humaine son idée 
philosophique selon laquelle la forme vitale modèle la matière inerte, ce qui a renforcé des idées 
misogynes pendant des siècles. 

Les idées de Galien sont devenues des dogmes qui ont paralysé le progrès de la médecine pendant 
plus de mille ans. Il croyait notamment que le sang circulait dans une seule direction, qu'il était créé 
dans le foie et consommé dans l'organisme. Il était partisan de la dissection, mais uniquement sur les 
animaux. Sa profonde conviction que le corps humain, tel qu'il le comprenait, était la preuve de la 
création divine, a valu à ses théories l'appui des autorités religieuses jusqu'à la Renaissance. 

Il y a de nombreuses années, une laïque m'a raconté comment, un jour, des images très vivantes 
et détaillées d'organes internes lui étaient apparues dans l'esprit. Ce n'est qu'après avoir acheté un 
livre d'anatomie illustré de photographies qu'elle est parvenue à identifier ce qu'elle avait vu. 

L'expérience de cette femme m'a amené à me poser la question : les méditants des pays asiatiques 
ont-ils contribué à ce que la science médicale traditionnelle de ces pays ne s’égare pas dans des 
conceptions erronées du corps humain, lesquelles ont causé tant de souffrances inutiles dans d'autres 
parties du monde ? 

Ajahn Jayasaro 
14/06/25 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 99 

La perspective bouddhiste de la personnalité 

 

 

 
 
 

 



 100 

Classifier les personnalités humaines est une pratique très répandue depuis très longtemps. 
L'astrologie, avec ses douze signes du zodiaque, est probablement la classification la plus ancienne. 
D'autres systèmes sont devenus très connus au cours du siècle dernier, notamment l'ennéagramme, 
qui distingue neuf types de personnalité, et le modèle Myers-Briggs, qui en compte seize.  

Ces systèmes ont tous en commun leur caractère persuasif. Plus les gens se regardent eux-mêmes 
et les autres à travers ces catégories, plus celles-ci semblent justes. Dans le bouddhisme, l'essentiel 
n'est pas de savoir dans quelle catégorie de personnalité on entre, mais quelle relation l’on entretient 
avec cette personnalité. 

L'attachement à la personnalité, quelle que soit sa nature, est au cœur de la souffrance. La pratique 
du Dhamma consiste à apprendre à voir la réalité impermanente, insatisfaisante et sans substance, de 
tout ce à quoi nous nous accrochons comme étant le soi ou appartenant au soi. 

Le Bouddha a enseigné que l'important est d'extraire la flèche de sa poitrine, et non d'être intrigué 
par le bois dont elle est faite. 

Ajahn Jayasāro 
17/06/25 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 101 

La bonté doit être intégrée 

 

 

 
 



 102 

L’une des façons dont les gens justifient leur dureté et leur égoïsme est d'affirmer que ce sont des 
traits qui permettent de « réussir dans le monde réel ». La bonté, disent-ils, est admirable, mais elle 
vous rend faible et crédule. Au fil des années, j’ai parlé avec tant de parents, des pères en particulier, 
qui veulent que leurs enfants soient bons, mais pas trop bons. Ils redoutent que s'ils sont trop bons, 
ils ne puissent pas survivre dans le monde d'aujourd'hui, qu’ils soient piétinés par des gens sans 
scrupules. 

Il est toujours frappant de constater avec quelle assurance certaines personnes affirment des idées 
auxquelles elles n’ont jamais véritablement réfléchi. Cela est particulièrement évident lorsque la 
conversation porte sur la religion. Concernant la bonté, je fais remarquer à ces personnes que, dans 
le bouddhisme, une personne faible et crédule ne serait pas considérée comme véritablement bonne, 
tout comme une personne impitoyable et égoïste ne serait pas considérée comme vraiment 
intelligente. Leurs conceptions de la bonté ne sont guère plus que des formules toutes faites. 

Il est certes vrai que des personnes cruelles peuvent détourner la gentillesse d'autrui à leur 
avantage. Mais elles peuvent tout aussi bien exploiter la méchanceté. Les personnes avides et 
colériques sont les plus faciles à manipuler. La gentillesse est seulement un problème si elle n’est pas 
intégrée dans l'entraînement global du corps, de la parole et de l’esprit tel qu'enseigné par le Bouddha. 

Ajahn Jayasaro 
21/6/25 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 103 

Amies pour toujours  

 

 
 
 
 



 104 

Mettā dit : « Qu'il soit heureux ! » La compassion dit : « Qu'elle soit libérée de la souffrance ! » 
 

Ce sont des qualités nobles. Par contre, l'équanimité, leur collègue, est rabat-joie. Elle pose des 
questions qui ont un effet refroidissant telles que : « Quels précédents cela crée-t-il ? Quel sera 
l’impact de votre acte de gentillesse sur l'ensemble du groupe ? »  

 

Mettā rayonne à nouveau : « Qu'il soit heureux ! » L'équanimité réplique : « Es-tu sûr que rendre 
cette personne heureuse ne rendra pas les autres malheureux ? Quels sont les enjeux, précisément ? »  

 

Mettā : « Des enjeux ? Comment peux-tu utiliser des mots pareils pour parler de questions 
spirituelles ? » 

 

La compassion dit : « Elle a mal agi. Pardonnons-lui et oublions. » L'équanimité dit : « Si tu fais cela, 
certaines personnes se sentiront enhardies. Elles diront : « Elle s'en est tirée, alors moi aussi je peux 
le faire. » D'autres diront : « Je ne me sens pas en sécurité. Ceux qui se comportent mal agissent en 
toute impunité. Ils savent que s'ils se font prendre, expriment des remords et versent quelques larmes, 
ils échapperont à chaque fois aux conséquences. Il n'y a pas de justice ici. Les règles n'ont pas de 
valeur. La vertu n'est pas reconnue. » 

 

Mettā dit : « Tu es si froide et clinique. » 

Upekkhā répond : « C'est ce qu'on appelle avoir une vision d'ensemble. » 

« Tu compliques tout. » 

« Tu simplifies tout. » 

Mettā concède : « Tu as raison. » 

Upekkhā, l'équanimité, concède : « Tu n'as pas tort. » 

« Amies ? » 

« Pour toujours. » 

Ajahn Jayasāro 
24/06/25 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 105 

Une technique Hirr 

 
 
 
 

 



 106 

 
Un de mes plus jeunes étudiants est chevrier. Hier, je lui ai demandé de me parler de son travail. 

Quels conseils donnerait-il à un débutant ? Il répondit modestement : « C’est très simple, en fait. 
Quand on veut que les chèvres avancent, on crie ‘Hirrr !’ et quand on veut qu'elles viennent vers nous, 
on crie ‘Yeu Yeu !’. Si des renards s'approchent des chèvres, on les chasse ou on leur jette des pierres. 
» Il me confia ensuite qu'il ne savait pas vraiment ce que signifiait ‘Hirrr !’, mais que cela n'avait pas 
d'importance, car les chèvres le savaient. Je fus très impressionné par cette sagesse. 

 
Parfois, les méditants découvrent par hasard des moyens d'éliminer les obstacles de leur esprit. 

Après un certain temps, ils commencent à s'inquiéter. Ils demandent à des enseignants comme moi si 
cette approche est acceptable. Est-il acceptable d'utiliser un moyen habile qui ne se trouve pas dans 
les livres ? Ils ne comprennent pas pourquoi cela fonctionne, mais ça marche. J'ai désormais une 
nouvelle réponse à ces questions. À l'avenir, je dirai : « Vous avez découvert une technique Hirr. Vous 
ne comprenez pas pourquoi l'esprit y répond, mais cela n'a pas d'importance, car l'esprit, lui, 
comprend. » 

Ajahn Jayasāro 
28/06/25 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 107 

L'explorateur intérieur  

 

 

 
 

 



 108 

L'explorateur se retrouve dans une grotte souterraine plongée dans l'obscurité totale, sans aucune 
lumière pour le guider. Il sent la panique l’envahir. Il inspire profondément et se détend. La panique 
s'estompe. Il reste immobile et alerte. Petit à petit, ses yeux s'habituent à l'obscurité. Il remarque que 
l’obscurité n’est pas uniforme, mais qu’elle varie en intensité. Il discerne un motif parmi les zones les 
plus claires qui suggère la présence d’une source de lumière extérieure. Debout, immobile, il entend 
le léger et lointain chant des oiseaux. Il sent un léger souffle d'air frais lui caresser la joue. Il comprend 
alors : « J’ai trouvé mon chemin pour arriver ici donc je peux trouver mon chemin pour en sortir. » 

Plongé dans l'obscurité de son esprit, l'explorateur intérieur ne panique pas. Il calme sa respiration, 
détend son corps. Il stabilise son esprit et observe. Après un certain temps, il remarque que l'obscurité 
n'est pas totale, qu'elle n'est pas uniforme. Il y a des variations dans l'obscurité et des motifs 
significatifs. Il perçoit comme une faible source de lumière, un son faible de chant d'oiseaux, une 
légère brise sur sa joue. Il sait : « J'ai trouvé mon chemin pour arriver ici, je peux trouver mon chemin 
pour en sortir. » 

Ajahn Jayasāro 
1/07/25 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 109 

Les pensées concernant le passé et le futur 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 110 

Du point de vue bouddhiste, être dans l’instant présent signifie être conscient des phénomènes 
mentaux en tant que phénomènes mentaux, et non en tant que 'soi' ou appartenant au 'soi'. Cela ne 
nécessite pas l'absence de pensées sur le passé ou l'avenir, mais simplement de reconnaître qu'elles 
ne sont que cela, des pensées. Le passé et le futur sont des noms donnés à des souvenirs et à des 
pensées qui se produisent actuellement. Les problèmes surgissent lorsque nous oublions cette vérité. 

Sur le chemin de la pratique, les souvenirs et les pensées ne doivent pas être rejetés d'emblée, 
mais utilisés avec sagesse lorsque c’est approprié. Dans MN39, le Bouddha enseigne qu’un moine qui 
médite ressent de la joie et du bonheur en constatant l'absence actuelle des souillures qui 
l’obstruaient auparavant. Ici, les états d’esprit passés doivent être comparés à l’état d’esprit présent 
pour renforcer la méditation. 

Dans AN78, les moines sont encouragés à réfléchir aux dangers futurs. Le Bouddha dit que, 
présentement, ils sont jeunes, en bonne santé, les récoltes sont bonnes, le pays est en paix, le Sangha 
est en harmonie. Mais à l'avenir, la maladie et la vieillesse attendent les moines. Il pourrait y avoir des 
sécheresses et des famines, des troubles sociaux, des guerres et des divisions au sein du Sangha. À ces 
moments-là, la pratique sera beaucoup plus difficile. Par conséquent, les moines devraient utiliser ces 
pensées sur l'avenir pour inspirer leurs efforts dans le présent. 

Ajahn Jayasāro  
5/7/25 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 111 

La mémoire joue un rôle essentiel dans notre attachement à notre 
identité  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 112 

Dans le cadre de nos efforts pour lâcher prise de notre attachement à notre identité 
(sakkāyaditthi), nous réfléchissons aux idées que nous construisons à propos de nous-mêmes et qui 
nous lient au samsāra. La mémoire joue un rôle essentiel dans ces idées. Le degré auquel elle contribue 
à notre croyance en un 'soi' immuable derrière l'expérience peut être mesuré par la détresse ressentie 
face à des maladies comme la maladie d'Alzheimer, qui entraînent une perte grave de la mémoire. 

Voici quelques faits qui révèlent la nature fragile, peu fiable et l’absence de « soi » de la mémoire, 
afin de nourrir notre réflexion. Aux États-Unis, 70 % des condamnations injustifiées qui ont été 
annulées grâce à des preuves ADN impliquaient une identification erronée par des témoins oculaires. 
Il existe de nombreux cas où des suspects vulnérables ont subi des pressions psychologiques pour 
avouer des crimes. Ces pressions ont conduit des personnes innocentes à créer et à croire en la 
véracité de faux souvenirs les montrant en train de commettre le crime. 

Après le 11 septembre, 73 % des participants à une étude se souvenaient d’avoir vu l'avion 
s'écraser sur le premier gratte-ciel du World Trade Center en direct à la télévision, alors que les images 
de cette première collision n'ont été diffusées que le lendemain. 

Dans une autre étude, on a montré à des participants quatre photos de leur enfance, trois étaient 
authentiques et la quatrième, une image falsifiée, les montrait dans une montgolfière. Plus tard, 50 % 
d'entre eux se souvinrent très clairement de ce vol en montgolfière. Certains décrivirent ce que 
portaient leurs parents, le temps qu'il faisait ou ce qu'ils avaient ressenti.  

Ajahn Jayasãro 
8/7/25 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 113 

Vassa : un temps privilégié pour la pratique 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 114 

Hier a démarré le Vassa ou retraite des pluies de trois mois. Le Vassa a été instauré par le Bouddha 
en réponse aux critiques exprimées par les laïcs à l'encontre du sangha. 
« Comment les moines Sakyan peuvent-ils déambuler pendant la saison des pluies ? Ils piétinent 
l'herbe verte, oppriment la vie et détruisent de nombreuses petites créatures. Même les moines 
d'autres religions, avec leurs enseignements imparfaits, s'installent pour la saison des pluies. Même 
les oiseaux font leur nid au sommet d'un arbre et s'y installent pour la saison des pluies, mais pas les 
moines Sakyan.» 

Pendant le Vassa, les déplacements sont fortement limités et les moines ne peuvent s'absenter de 
leur monastère plus de sept jours. Dans les monastères de la forêt thaïlandais, l'accent est mis sur la 
méditation formelle et l'étude du Vinaya.  

En Thaïlande, de nombreux bouddhistes laïcs adoptent des pratiques spécialement pour le Vassa ; 
la plupart sont liées au sīla. Ceux qui ne sont pas encore assez sages pour respecter systématiquement 
les cinq préceptes peuvent faire le vœu de s'abstenir de boire de l'alcool pendant trois mois. D'autres 
peuvent respecter les huit préceptes chaque jour d'Uposatha (deux fois par mois) ou de Wan Phra 
(quatre fois par mois). Certains font le vœu de ne pas manger après-midi et d'autres s'engagent à 
s’abstenir de sucre pendant trois mois. Les méditants s'engagent à consacrer un certain nombre 
d'heures par semaine à la pratique formelle. Les possibilités sont nombreuses. 

La plupart des souillures ne disparaissent pas d'un coup de baguette magique pendant la 
méditation. Elles s'éliminent progressivement en les reconnaissant et en les abandonnant, encore et 
encore. Pendant une période déterminée, aller à contre-courant dans le cadre d'une pratique 
formalisée par un vœu devant son maître ou une statue de Bouddha peut stimuler le processus. 

Ajahn Jayasãro 
12/7/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 115 

Les léopards ne peuvent pas changer leurs taches 

 

 

 

 



 116 

Il est vrai que les léopards ne peuvent pas changer leurs taches. Mais cela ne signifie pas 
nécessairement que les êtres humains sont incapables d'opérer des changements transformateurs 
dans leur vie. Les analogies et les métaphores ne sont que des illustrations de points de vue ou de 
croyances, elles ne sont pas des preuves de ces derniers. Le manque de patience face à l'incertitude, 
associé au plaisir que procure la conviction d'avoir enfin compris quelque chose, nous rend enclins à 
l'erreur. Nous pouvons nous persuader que nous comprenons quelque chose simplement parce que 
nous disposons d'une métaphore frappante pour y faire référence. Il est bon d'examiner les 
métaphores qui influencent notre vie. Deux choses ne sont jamais exactement identiques dans tous 
les détails. Pourquoi pensons-nous que, dans le cas présent, il existe suffisamment de parallèles pour 
que la métaphore soit valable ? Dans quelle mesure, par exemple, nos attachements les plus profonds 
sont-ils comme les taches d'un léopard, et dans quelle mesure ne le sont-ils pas ?  

Ajahn Jayasāro,  
15/7/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 117 

Ne pas confondre la fin et les moyens 

 

 

 



 118 

L'esprit non éclairé a tendance à transformer les moyens en fins. L'exemple le plus évident est celui 
de l'argent. Lorsque l'accumulation de richesses devient une fin en soi, toutes sortes de choses 
toxiques s'ensuivent, personnelles et sociales. Le Bouddha n'a pas critiqué l'acquisition de richesses 
en tant que telles. En revanche, il a condamné l'accumulation des richesses. Il a enseigné que les 
richesses devaient être acquises de manière éthique et utilisées pour notre propre bonheur et bien-
être, ainsi que celui des autres. 

Dans le bouddhisme, la foi est envisagée comme un moyen plutôt que comme une fin. Elle 
dynamise l'esprit en clarifiant les objectifs et les valeurs. Toutefois, elle doit également être gouvernée 
par la sagesse, car elle peut facilement conduire à la superstition et au fanatisme en cas d'excès. Cette 
vision nuancée de la foi est inhabituelle, car dans de nombreuses sociétés, la foi est envisagée comme 
une fin en soi. Le fait d'avoir foi en quelque chose est considéré comme une preuve de bonté en soi. 
L'idée magique, selon laquelle il suffirait de croire suffisamment en une chose pour qu'elle se réalise, 
est très répandue. La foi elle-même devient alors un faux dieu. 

Dans le bouddhisme, nous revenons sans cesse au réseau de causes et de conditions qui façonnent 
notre vie. Nous simplifions chaque fois que nous le pouvons, mais nous ne perdons pas de vue que la 
simplification est aussi un moyen, et non une fin. Parfois, nous devons faire la paix avec la complexité. 

Ajahn Jayasāro 
19/7/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 119 

Les dangers de s’adonner aux plaisirs des sens 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 120 

Dans le Potaliya Soutta (MN54), le Bouddha énumère une série de comparaisons frappantes pour 
illustrer les inconvénients et les dangers de s’adonner aux plaisirs des sens. 

1. Un chien affamé ronge désespérément un os sans viande et couvert de sang. Il ne peut 
pas assouvir sa faim en agissant ainsi, il ne peut que devenir de plus en plus épuisé et 
frustré. 

2. Un rapace vole un morceau de viande, mais d'autres oiseaux le poursuivent et le 
déchirent avec leur bec et leurs serres. Beaucoup de gens désirent les plaisirs sensuels. S’y 
accrocher fait de nous une cible pour la jalousie, l’hostilité et la violence. 

3. Quelqu’un tient une torche enflammée contre le vent et se brûle en marchant. Les plaisirs 
sensuels sont néfastes pour le bien-être physique et mental lorsqu'ils sont consommés. 

4. Une personne est traînée vers une fosse remplie de braises ardentes. Le karma généré par 
le désir pour les plaisirs des sens la traîne contre son gré vers des souffrances futures. 

5. Un rêve agréable n'apporte qu'un bonheur temporaire et illusoire. Une fois terminé, il ne 
reste plus rien. Les plaisirs des sens sont éphémères et dépourvus de substance. 

6. Quelqu’un apprécie et montre des biens empruntés, en oubliant qu'ils ne lui 
appartiennent pas vraiment. Lorsque vient le moment de les rendre, cette personne est 
dévastée. Croire que nous avons droit aux plaisirs des sens rend la séparation extrêmement 
douloureuse. 

7. Une personne grimpe dans un arbre pour en cueillir les fruits. Quelqu'un d'autre arrive, 
abat l'arbre, tuant ou blessant gravement la première personne. Les plaisirs sensuels sont 
fragiles, contingents. Une séparation douloureuse peut survenir à tout moment. 

Ajala Jayasāro 
22/07/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 121 

Quelques pensées en passant 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 122 

Penser en termes de “nous” et “eux” est une pollution qui rétrécit et enflamme l’esprit. “Nous 
sommes bons et ils sont mauvais”, “nous avons raison et ils ont tort”, “nous sommes innocents et ils 
sont coupables”, risque de transformer la vie en un dessin animé pour enfants. 

Dans le Dhammapāda, le Bouddha dit que « ils m'ont maltraité, ils m'ont attaqué, ils m'ont vaincu, 
ils m'ont volé », sont des pensées qui alimentent l'inimitié et n'aboutissent jamais à sa cessation. Nous 
devons abandonner les souillures, telle que la colère, plutôt que de chercher à les justifier. 

Stimuler les émotions, en particulier avec des mots comme « honneur » et « dignité », conduit à 
des gains à court terme et à un déclin à long terme. 

Garder la tête froide et examiner sans parti pris tout ce qui a contribué à un conflit malheureux, 
crée les conditions propices à une résolution durable. Imaginer qu’on analyse la question du point de 
vue d’un chercheur en sciences sociales, intelligent et neutre, venant d'une autre planète, est un 
moyen habile d'y parvenir. 

L'idée n'est pas qu'il n'y ait pas de “noirs” ou de “blancs”, mais seulement des gris. Il y a des noirs, 
des blancs et des gris. Il s'agit d'essayer de comprendre la relation complexe qu’entretiennent ces 
couleurs et de voir à quel point celles-ci peuvent être contingentes et impermanentes. 

Ajahn Jayasāro 
26/7/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 123 

Notre relation avec les faits 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 124 

Auparavant, les faits étaient des choses solides et fiables. Les gens les brandissaient comme des 
atouts, disant : « Et voilà les faits... », et ils balayaient tout sur leur passage. Aujourd'hui, les faits sont 
devenus des choses éthérées, insaisissables. Vous avez peut-être vos faits, mais j'ai les miens. De nos 
jours, le torrent d'informations est pratiquement empoisonné à mort par la désinformation et la 
mésinformation. Plus notre accès au monde des « faits » augmente, plus notre esprit se referme. 

Que faire ? 

En tant que méditants, nous surveillons constamment nos intentions et nos états mentaux. Nous 
nous interrogeons : que voulons-nous croire ? Pourquoi ? Nos croyances sont-elles importantes pour 
maintenir les idées que nous nous faisons de nous-mêmes et auxquelles nous nous attachons ? 
Prenons-nous des mesures pour protéger nos croyances contre toute remise en question ? Comment 
nous sentons-nous lorsqu'elles sont remises en question ? 

Nous observons notre tendance à ignorer, dénigrer, rejeter ou réinterpréter les faits qui nous 
mettent mal à l'aise. 

Nous ne pouvons pas être sûrs de la véracité de toutes les choses qui s'affichent comme des faits. 
Mais nous pouvons être prudents, circonspects, avisés dans notre consommation des médias. 
Cependant, cela ne va pas très loin. Le plus important est de continuer à observer attentivement notre 
esprit et notre corps. Y a-t-il dukkha ? Quelle en est la cause ? Comment abandonner cette cause ? 
C'est là le chemin vers la paix. 

Ajahn Jayasāro 
29/07/25 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 125 

Méditez, ne soyez pas négligents 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 126 

Pendant longtemps, dans le monde occidental, parfois par ignorance, parfois intentionnellement, 
le Nibbāna, but ultime de la pratique bouddhiste, a été présenté à tort comme une extinction totale, 
une annihilation, un néant. Et ce, malgré les nombreux passages dans lesquels le Bouddha réfute une 
telle interprétation. 

En réalité, le Nibbāna signifie une extinction et une annihilation totales, mais uniquement sur le 
chemin qui y mène. Pour réaliser le Nibbāna, l'avidité, l'aversion et l'illusion doivent être 
complètement détruites. 

En tant qu'état inexprimable par des mots, il n'est pas surprenant que le Nibbāna soit généralement 
décrit par ce qu'il n'est pas. Cela peut être comparé à définir la santé physique par l’absence de 
maladies spécifiques (pas de cancer, pas de problèmes cardiaques, etc.). 

Dans le texte Asaṅkhatasamyutta (S.N. 43), on trouve des termes plus positifs pour décrire le 
Nibbāna : « l'éternel », « le paisible », « le sublime », « l'auspicieux », « la sécurité », « l'abri », « le 
refuge », « le prodigieux » « le merveilleux », « la liberté ». 

Le Bouddha conclut sa description du Nibbāna par une seule exhortation : « Méditez, ne soyez pas 
négligents. Ne soyez pas remplis de regrets plus tard. Telle est notre instruction pour vous. » 

Ajahn Jayasāro 
2/08/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 127 

La place de l’étude théorique dans la pratique du Dhamma 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 128 

Lorsque j'étais jeune moine, l'étude théorique du Dhamma était écartée dans certains cercles. Ils 
considéraient l’étude superflue et même préjudiciable à la pratique. L'idée était qu’elle encombre 
l'esprit de concepts qui entravent plutôt qu'ils n'aident la capacité à regarder directement l'esprit. 
C'était une perte de temps, une indulgence. 

Quelle est la légitimité de ce point de vue ? L'étude est-elle bien nécessaire ? Si oui, dans quelle 
mesure ? Il est vrai que l'étude peut devenir une fin en soi et distraire de la pratique. Elle peut même 
finir par la remplacer complètement. Lorsque la lutte contre les obstacles semble sans fin, la 
gratification que procure la compréhension intellectuelle est séduisante.  

Cela dit, les enseignements du Bouddha proposent une nouvelle façon d'appréhender l'expérience. 
Celle-ci doit être comprise et digérée sur le plan conceptuel avant de pouvoir être intégrée au niveau 
non-conceptuel. Certains enseignements fondamentaux, comme celui des cinq khandas, forment la 
base de contemplations discursives, conduisant l'esprit à une vision des Trois Caractéristiques plus 
profonde et indépendante de la pensée. 

Nous ne commençons pas notre pratique du bouddhisme avec un esprit vierge. Nous avons 
absorbé de nombreuses vues erronées ; notre esprit est pollué par des désirs, des attachements et 
par la vanité. L'étude des enseignements du Bouddha est la première étape intégrée vers une 
rééducation complète du corps, de la parole et de l'esprit afin de les harmoniser avec « la nature des 
choses ». 

Ajahn Jayasāro 
05/08/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 129 

Quelques citations pleines de sagesse 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 130 

J'ai toujours aimé noter des citations pleines de sagesse. Mes premiers carnets sont maintenant 
moisis, mais voici quelques citations choisies au hasard, bouddhistes ou non, issues d’une véritable 
mine d’or numérique. 

« Avant de pratiquer le Dhamma, beaucoup de choses vous font souffrir et peu de choses vous 
rendent heureux. Si vous pratiquez correctement le Dhamma, vous constaterez que de moins en 
moins de choses vous font souffrir et que de plus en plus de choses vous rendent heureux. » 
- Somdet Phra Buddhaghosajan. 

« Laissez les pensées aller et venir mais ne leur servez pas le thé. » 
- Shunryu Suzuki 

« Il faut constamment se battre pour voir ce qui se trouve au bout de son nez. » 
- George Orwell 

« L'expression de soi est le conformisme de notre temps. » 
- Adam Curtis 

« Une société mourante, invariablement, devient rude et grossière. La perte de la politesse et des 
bonnes manières est plus significative qu'une émeute. » 
- Robert Heinlein 

« Dans une discussion animée, vous pouvez toujours interrompre la conversation et demander : 
“Qu'est-ce qui pourrait vous faire changer d’avis ?” Si la réponse est “rien”, il est inutile de 
poursuivre le débat. » 
- Adam Grant 

« Les remontrances constructives ne peuvent manquer de nous inspirer, mais ce qui compte, c'est 
de se changer soi-même. Les conseils respectueux ne peuvent manquer de nous encourager, mais ce 
qui importe, c'est d'agir en conséquence. Encouragés sans agir, inspirés sans changer, il n'y a rien à 
faire pour ces gens-là. »  
- Kongzi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 131 

La mesure du progrès  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 132 

Le Bouddha a enseigné de cultiver certaines perceptions sages (saññā). Celles-ci servent à 
remplacer les perceptions automatiques qui résultent des souillures et causent de la souffrance. Les 
cultiver, a-t-il déclaré, « porte beaucoup de fruits, est d'un grand bénéfice et culmine dans le sans-
mort. » 

En enseignant la perception de l'impermanence, le Bouddha a dit : 

« Lorsqu'un bhikkhu demeure souvent avec l’esprit accoutumé à la perception de l'impermanence, 
son esprit se détourne du gain, de l'honneur et de la louange, s'en écarte, se tortille pour y échapper 
et n'est pas captivé par eux. Soit l'équanimité ou la répulsion s'installent en lui. C'est comme une 
plume de coq ou un morceau de tendon qui, jeté dans le feu, s'en écarte, se tortille pour y échapper 
et n'est pas captivé par lui. » 

Inversement, si le moine constate que son esprit est toujours enclin au gain, à l'honneur et à la 
louange, il doit considérer cela comme un signe que sa pratique est déficiente. 

Il est utile de garder à l'esprit qu'on peut mesurer les progrès d'une pratique particulière à la fois 
par le progrès de la fluidité et de la force de la pratique elle-même, et par la mesure dans laquelle les 
valeurs, les attitudes et les désirs basés sur les souillures auxquelles elle s'oppose survivent encore. 

Ajahn Jayasāro 
12/08/2025 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 133 

Comprendre les conventions 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 134 

En 1976, je fus accueilli dans une famille à Téhéran. Je vécus chez eux pendant trois mois, entouré 
d’une grande bienveillance. Ce ne fut pas toujours facile. Il me fallut m’adapter à de nombreuses 
coutumes qui m’étaient étrangères. (Je me souviens notamment de ma gêne lorsque l’on s’attendait 
à ce qu’on se tienne par le petit doigt quand nous marchions dans la rue entre hommes.) Mais j’étais 
observateur, intéressé par la culture, et j’ai, la plupart du temps, évité de froisser qui que ce soit. 

Ce qui m’a frappé, comme lors d’autres voyages, c’est cette tendance qu’ont les gens à considérer 
leurs propres coutumes comme la norme universelle, et celles des autres comme des écarts : 
charmantes, étranges, fascinantes… ou répugnantes. 

Après avoir quitté l’Iran, et à mesure que mes études bouddhistes progressaient, j’ai réalisé que 
cette façon d'accorder une valeur absolue aux conventions sociales constitue une expression de 
l’ignorance (avijjā), qui fait naître tant de préjugés et de violence.  

Ajahn Chah parlait souvent de la compréhension des conventions. Il disait qu’il n’est pas nécessaire 
de les abandonner, mais simplement de les voir pour ce qu’elles sont. Il ne faisait bien sûr pas 
principalement référence aux conventions sociales, mais à l’ensemble de nos perceptions, 
interprétations, croyances et opinions, de nous-mêmes comme du monde dans lequel nous vivons. 
Selon lui, la libération réside dans la vision profonde des conventions en tant que conventions. Rien 
de plus, rien de moins. 

Ajahn Jayasāro 
16/08/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 135 

Présence et absence 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 136 

La pleine conscience nous renseigne sur ce qui apparaît dans l'esprit. Elle est accompagnée d'autres 
facteurs mentaux qui indiquent si ce qui est apparu est sain ou malsain, à cultiver ou abandonner. 

Mais la pleine conscience doit également être appliquée aux absences. Par exemple, dans le 
passage sur Cittānupassanā du Satipatthāna Sutta (MN 10), le Bouddha enseigne : 

« Il reconnaît un esprit plein d’avidité comme étant un esprit plein d’avidité. Un esprit sans avidité 
comme étant un esprit sans avidité.  

Il reconnaît un esprit plein de haine comme étant un esprit avec de la haine. 
Un esprit sans haine comme étant un esprit sans haine. 
Il reconnaît un esprit plein d’illusions comme étant un esprit plein d'illusions. 
Un esprit sans illusion comme étant un esprit sans illusion. » 

Le passage sur Dhammānupassanā nous dit que le méditant doit être conscient de la présence et 
de l'absence de chacun des cinq obstacles et des sept facteurs d'éveil : 

« Lorsque le désir sensuel est présent en lui, il sait « il y a du désir sensuel en moi. » Lorsque le 
désir sensuel est absent, il sait, « il n'y a pas de désir sensuel en moi » ... 

« Lorsque le facteur d'éveil de la tranquillité est présent en lui, il sait qu'il est présent en lui. Lorsqu'il 
est absent, il sait qu'il n'est pas présent en lui. » 

Dans la pratique de la méditation, la conscience de l'absence totale des cinq obstacles donne 
naissance aux facteurs de jhāna de pīti (ravissement/joie) et de sukha (bonheur/bien-être). Dans la 
pratique de sīlanussati, la conscience de l'absence de transgression des préceptes peut remplir la 
même fonction. 

Ajahn Jayasāro 
19/08/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 



 137 

Être conscient du temps et du lieu 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 138 

Dans la vie quotidienne, la capacité à faire preuve de souplesse sans renoncer à ses principes 
directeurs et à prendre conscience du temps et du lieu est le signe d'une sagesse croissante. À de 
nombreuses reprises, le Bouddha a insisté sur cette deuxième vertu. Il l'a notamment incluse parmi 
les sept qualités d'une personne bonne ou authentique (sappurisa). 

Être conscient du temps et du lieu signifie en tenir compte au moment d'entreprendre une action. 
Dans le cas d'une conversation difficile ou importante, le temps et le lieu sont les premières choses à 
prendre en compte. Quel est le meilleur moment ? Le moment le plus propice ou le plus fructueux ? 
Si vous ou votre interlocuteur êtes en colère, contrarié, fatigué ou stressé, une conversation 
importante a peu de chances de bien se dérouler. Il est préférable d'attendre que vous soyez tous 
deux d'humeur plus agréable. Certaines conversations se déroulent mieux en privé, d'autres en 
présence d'une ou plusieurs personnes, et d'autres encore lors d'une promenade dans un parc. 

Bien sûr, nous ne sommes pas toujours à l'origine de ces conversations et nous n'avons pas toujours 
le choix de l'heure et du lieu. Dans ce cas, il est essentiel de savoir calmer son esprit et de s'adapter 
intelligemment à ce que l'on ne peut pas changer. Si le moment ou le lieu ne conviennent vraiment 
pas, proposez d'autres solutions. Si vous n'avez pas d'autre choix, respirez normalement, gardez vos 
propos ancrés dans les principes de vérité, de bénéfice, de bonne volonté et de courtoisie. Un conseil 
pour une conversation avec quelqu'un que vous n'aimez pas : demandez-vous au préalable : « si cette 
personne m’était sympathique, qu'est-ce que j'aimerais chez elle ? » 

Ajahn Jayasāro 
23/08/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 139 

La conscience existe-t-elle en l’absence de cerveau ? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 140 

Parfois, l'idée selon laquelle l'esprit n'est qu'un épiphénomène ou une propriété émergente du 
cerveau semble acquérir le statut de dogme religieux. Une des réfutations les plus solides de cette 
théorie provient des EMI, ou Expériences de Mort Imminente. Le cas le plus connu d'EMI est 
probablement celui de Pam Reynolds, une femme originaire d'Atlanta, en Géorgie, qui, en 1991, subit 
l'ablation d'un grave anévrisme cérébral lors d'une « opération à cœur arrêté ». 

Pendant cette procédure, son corps fut refroidi à 15 °C, son cœur et sa respiration furent arrêtés, 
le sang fut drainé de sa tête, ses yeux furent fermés avec du ruban adhésif et ses oreilles furent 
bouchées avec des écouteurs diffusant un flux de clics puissants. Pendant l'opération, Pam était 
cliniquement morte. L'EEG montrait une ligne plate et les potentiels évoqués auditifs du tronc cérébral 
(PEATC) étaient nuls.  

Après l'opération, Pam décrivit comment elle s'était « échappée » de son corps et avait flotté au-
dessus de la table d'opération, d'où elle avait observé toute l'intervention. Parmi les choses dont elle 
se souvenait pendant son état de mort cérébrale, il y avait la présence d’un instrument chirurgical 
recouvert et invisible pour la patiente, les conversations entre le personnel soignant et la musique qui 
était diffusée. 

Il ne fait aucun doute que le cerveau joue un rôle important dans la manifestation de la conscience. 
Les effets des médicaments psychoactifs et des lésions cérébrales le démontrent clairement. 
Cependant, croire qu'il n'y a pas d'esprit, pas de conscience du tout, en l’absence du cerveau est aller 
trop loin. 

Ajahn Jayasāro 
26/8/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 141 

Soyons attentif à la façon dont les mots sont utilisés 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 142 

On raconte qu'Abraham Lincoln a un jour posé cette question à quelqu'un : « Si vous appeliez la 
queue d'un cheval une jambe, combien de jambes le cheval aurait-il ? » « Cinq », répondit-il aussitôt. 
« Non », dit Lincoln, « quatre. Appeler une queue une jambe ne la transforme pas en jambe. » 

Ajahn Chah disait la même chose. Il disait aux villageois : « Vous qualifiez cet événement de source 
de mérite, mais vous abattez un buffle d'eau pour nourrir les invités et la moitié d’entre eux sont ivres. 
Appeler quelque chose “mérite” ne suffit pas à en faire un mérite. » 

Le problème réside dans la manière dont nous associons des mots à des idées et des idées à des 
mots. Si nous avons des idées erronées sur le mérite (bon kamma) et le démérite (mauvais kamma), 
nous pouvons éprouver de la joie à faire du mauvais kamma en croyant que c'est bien, et être fiers de 
rejeter le bon kamma en croyant que c'est mal. Dans ce cas, pour paraphraser un ancien adage, « le 
chemin vers l'enfer est pavé de bonnes intentions et de pensées non réfléchies ». 

La pleine conscience des mots est une pratique essentielle de nos jours. Lorsque les mots nous 
affectent émotionnellement ou nous encouragent à agir d'une certaine manière, c'est un signe qu'il 
faut être particulièrement attentif à la façon dont ces mots sont utilisés. 

Ajahn Jayasāro 
30/8/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



 143 

Uposatha sīla 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 144 

Il est de tradition chez les bouddhistes laïcs qui respectent les cinq préceptes de suivre huit 
préceptes le jour de l'Uposatha, deux fois par mois. Ces huit préceptes sont souvent appelés 
« uposatha sīla ». L'augmentation du nombre de préceptes consiste à remplacer l'abstinence de toute 
conduite sexuelle répréhensible par l'abstinence de toute activité sexuelle, ainsi que des restrictions 
concernant la consommation de nourriture et les divertissements, les ornements physiques et le 
confort du couchage. Ces préceptes sont axés sur le renoncement plutôt que sur l’éthique. L’objectif 
de ces préceptes est d’aider les pratiquants à mieux se concentrer sur le Dhamma. À une occasion 
mémorable, le Bouddha parla d'un « uposatha sīla » qui comprend neuf facteurs plutôt que huit. Dans 
AN 9.18, il examine chacun des Huit Préceptes et explique que les respecter est imiter les arahants et 
pratiquer l'éveil. « Tout au long de leur vie, les arahants s'abstiennent de détruire la vie, ils sont remplis 
de compassion envers tous les êtres... Moi aussi... » 

À la fin du sutta, le Bouddha dit : 

« Ici, un noble disciple demeure imprégnant une direction d’un esprit rempli de mettā, de même la 
deuxième direction, de même la troisième, et la quatrième. Vers le haut, vers le bas, 
transversalement, et dans toutes les directions, envers tous comme envers lui-même, il demeure 
ainsi imprégnant le monde entier avec un esprit rempli de mettā, vaste, exalté, sans limite, sans 
inimitié, sans malveillance. C'est le neuvième facteur qu'il possède. C'est ainsi, bhikkhus, que 
l'uposatha est observé dans son intégralité en neuf facteurs, de sorte qu’il porte d'excellents fruits et 
apporte de grands bienfaits, il est extraordinairement brillant et sans limite. » 

Ajahn Jayasãro 
2/9/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 145 

Un courant paisible  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 146 

Il y a de nombreuses années, j'ai passé la Retraite des Pluies dans une hutte au toit de chaume, 
située au sommet d'une falaise qui surplombait le Mékong et offrait une vue vers l'est, sur les collines 
densément boisées de l'ouest du Laos. Je garde de bons souvenirs de ces moments de détente passés 
sur la véranda de mon kuti à regarder le Mékong couler tranquillement vers le sud et les bateaux 
glisser lentement sur sa surface. 

Certains jours, je descendais un petit sentier à flanc de falaise pour faire la tournée d'aumônes 
dans le village en contrebas. Là, sur les rives du Mékong, j'étais frappé par la rapidité de son courant. 
J'avais du mal à concilier dans mon esprit le fleuve rapide et puissant que je voyais de près avec celui, 
lent et gracieux, que j'observais depuis mon kuti. 

Les comparaisons avec les sommets montagneux dans les textes du Dhamma ont tendance à se 
concentrer sur l'espace, la pureté de l'air et la vue imprenable sur les environs depuis les hauteurs 
pour exprimer l'expérience d'un esprit bien entraîné. Je voyais désormais une autre nuance. L'esprit 
de l'adepte perçoit tout ce qui se passe autour de lui comme se déroulant à un rythme plus lent, à 
l'image du courant d'une rivière observée depuis une hauteur. Ce qu'un observateur non entraîné au 
sol perçoit comme un flot de confusion intense, des grands moines comme Ajahn Chah le voient 
comme un flux paisible de conditions autour d'eux, leur laissant le temps d'agir avec sagesse, sans 
stress. 

Ajahn Jayasāro 
6/9/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 147 

Une bienveillance franche et sans limites 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 148 

J'ai connu un brillant érudit qui présentait ses idées dans des textes presque entièrement 
dépourvus de ponctuation, rédigés dans un style « flux de conscience » et que presque personne ne 
lisait. Il estimait que critiquer son style d'écriture était mesquin et superficiel. Pourquoi est-ce que 
tout le monde était tant agité par la forme, sans parler du CONTENU !? Je lui ai répondu que s'il ne 
montrait aucun respect ni aucune considération pour ses lecteurs, comment pourraient-ils lui faire 
suffisamment confiance pour vouloir passer du temps avec son esprit ? 

Communiquer des idées en créant une disposition à l'écoute chez son public est aussi important 
que de présenter un contenu utile. Cela s'applique également à la pratique de la méditation. Connaître 
tous les obstacles et leurs dangers sur le plan théorique ne signifie pas que l'on peut persuader l'esprit 
de les abandonner pendant la méditation, comme si cela allait de soi. C'est la manière de 
communiquer l'information qui compte. 

Ajahn Chah recommandait que lorsque nous nous enseignons à nous-mêmes, nous adoptions 
l'attitude aimable et bienveillante d'un bon parent. Lorsque l'esprit est entravé par un obstacle, le 
méditant évite l'irritation, la dépression et le découragement. Il encourage l'esprit à revenir à l'objet 
de la méditation et au moment présent, car c'est le meilleur endroit pour lui. Un parent n'abandonne 
pas un enfant turbulent, et un méditant n'abandonne pas un esprit difficile. La clé réside dans une 
attitude de bienveillance franche et sans limites. 

Ajahn Jayasāro 
9/9/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 149 

L'importance de l’entrée dans le courant 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 150 

Celui qui abandonne l'entrave de la vue de l'identité personnelle entre dans le courant qui mène 
infailliblement au nibbāna. Quatre types d'attachement à chacun des cinq khandas donnent au total 
vingt formes de vues de l'identité personnelle. 

La première forme d'attachement consiste en l'identification totale aux cinq khandas. Le corps, les 
sentiments, la mémoire et les perceptions, les pensées et les émotions, la conscience des sens, sont 
tous considérés comme étant identiques au soi. Les commentaires comparent la relation entre ce soi 
imaginé et les khandas à celle qui existe entre une flamme et sa couleur. 

La deuxième forme d'attachement considère le soi comme possédant les khandas. Celle-ci se 
manifeste lorsque vous êtes emportés par vos succès, abattus par vos échecs ou que vous ressentez 
de la culpabilité. Ici, les commentaires comparent ce soi imaginé à un arbre et les khandas à l’ombre 
de l’arbre. 

La troisième forme d'attachement est envers un soi qui contiendrait les khandas, comme une fleur 
contient un parfum. Il se présente comme l’idée d'un être unique qui englobe et transcende le corps 
et l'esprit et se manifeste dans l'insouciance de la jeunesse. 

Le quatrième type d'attachement conçoit un soi qui existe à l'intérieur des khandas, tel un joyau 
dans son coffret. Il se présente comme l’idée qu’il y a une âme permanente et indépendante qui suit 
un parcours ou qui remplit un rôle dans le plan divin. 

Selon les paroles du Bouddha, l'entrée dans le courant « a plus d'importance que d'être un 
empereur universel, que de naître au paradis, plus d'importance que d’être maître de tous les 
mondes ».  

Ajahn Jayasāro 
13/09/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 151 

La Loi de Prungtaeng 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 152 

En 1955, l’historien britannique Cyril Parkinson formula un principe qui devint connu sous le nom 
de loi de Parkinson : le travail croît afin d’occuper le temps qui lui est imparti. Soixante-dix ans plus 
tard, un principe auxiliaire, la loi de Prungtaeng, fait ici sa première apparition. Cette loi affirme que 
les états mentaux prennent de l’ampleur afin de remplir l’espace qui leur est accordé. 

L’anxiété en est un bon exemple. Même lorsque les conditions extérieures sont relativement 
bénignes, il est frappant de voir combien de personnes cherchent inlassablement quelque chose dont 
se préoccuper, peu importe ce que c’est. C’est comme si une grande partie de leur espace mental était 
réservée aux soucis et qu’ils ne supportaient pas de la voir inoccupée. Je ne suis pas certain qu’un 
monde libéré des menaces de catastrophe climatique, de prise de contrôle par l’IA, de guerre 
nucléaire, etc., entraînerait une réelle diminution de la souffrance humaine. Il est plus probable que 
chacun commencerait à s’inquiéter de choses plus triviales. 

Il existe une solution. Elle réside dans les lois de la nature que le Bouddha découvrit il y a plus de 2 
500 ans. Aucun ennemi n’est plus dangereux que notre propre esprit non entraîné. L’esprit peut être 
formé. Le Noble Sentier Octuple offre le meilleur des entraînements. Les sages le pratiquent et s’y 
exercent avec diligence. Ce faisant, ils deviennent leur propre refuge. 

Alors, si vous êtes quelqu’un d’anxieux, essayez de planter quelques arbres dans votre espace 
d’inquiétude et reposez-vous à leur ombre. 

16/9/25 
Ajahn Jayasāro 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 153 

La mort approche 

 

 

 

 



 154 

La foi nous permet de simplifier et de hiérarchiser. Il y a tant de choses fascinantes auxquelles nous 
pourrions consacrer notre temps. Mais exprimer notre foi dans le Dhamma signifie faire des choix en 
se basant sur la question suivante : « Que puis-je faire qui mènera à mon bien-être et à mon bonheur 
à long terme ? »  

Chaque fois que nous revenons à cette question, nous devrions garder notre mort à l'esprit. Nous 
ne devons jamais oublier que nous allons mourir, mais que nous ne savons pas quand ni comment 
notre mort aura lieu. Lorsque nous parlons de la mort, nous n’avons pas besoin de tact ni de 
diplomatie. Soyez franc : « La mort approche. Elle est en marche. Que fais-je de ma vie ? Que fais-je 
aujourd'hui ? À l'instant présent ? » 

Le temps est notre plus grand trésor. Si les plaisirs à court terme peuvent sembler anodins, ils ne 
le sont vraiment que s'ils ne nous privent pas du temps précieux dont nous avons besoin pour nous 
consacrer à notre bien-être à long terme. Beaucoup de gens sont suffisamment disciplinés pour faire 
passer leurs objectifs à long terme avant leurs plaisirs à court terme. Ce qui distingue une personne 
sage, ce n'est pas tant sa capacité à lâcher prise sur son désir de gratification immédiate que la qualité 
et la profondeur du but pour lequel ce sacrifice est fait. 

Ajahn Jayasāro 
20/9/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 155 

La pleine conscience a une dimension discriminatoire 

 

 

 

 

 

 



 156 

Un groupe d'ascètes critiqués par le Bouddha l'accusèrent d'être un nihiliste. 

Par là, ils voulaient dire qu'il condamnait systématiquement tout ce qu'ils faisaient. Le Bouddha 
répondit que ce n'était pas le cas. Il ne critiquait que les pratiques religieuses qui conduisaient à une 
augmentation des états mentaux malsains chez leurs adeptes et à un déclin des qualités saines. Il disait 
également qu'il louait toutes les pratiques religieuses qui conduisaient à une augmentation des états 
mentaux sains chez leurs pratiquants et à un déclin des qualités malsaines. 

L'utilisation de ce critère, soit l'augmentation et la diminution des dhammas sains et malsains, est 
enseignée tout au long des suttas, d'abord comme un moyen d'évaluer les amitiés. Comme il repose 
sur l'expérience directe plutôt que sur des théories ou des dogmes, il n'est pleinement accessible 
qu'aux méditants. Les techniques de méditation bouddhistes cultivent la capacité à reconnaître les 
états mentaux au moment où ils se produisent. La présence d'esprit développée est plus qu'une 
conscience calme et non réactive. Elle comporte une dimension discriminatoire. Les méditants sont 
conscients du caractère sain (conduisant à la libération) ou malsain (conduisant à la servitude) de l'état 
mental qui se produit actuellement, et ils agissent en conséquence. 

Ajahn Jayasãro 
23/9/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 157 

Le Bouddha compare l’esprit en samādhi à de l’or pur 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 158 

L'or se distingue par sa grande pureté à l'état naturel (sous forme de paillettes ou de pépites). Il 
n'a pas besoin d'être extrait d'un minerai par fusion. Il est également très malléable et ductile. Un seul 
gramme d'or peut être martelé pour former une feuille d’or d’un mètre carré de surface ou étiré pour 
créer un fil de deux kilomètres de longueur. Un ancien texte encourage les étudiants à ne pas 
simplement accepter les enseignements du Bouddha par foi, mais à les mettre à l'épreuve, comme un 
orfèvre testerait la pureté de l'or. L’un des moyens proposés consiste à frotter. Ce n'est que 
récemment que j'ai découvert comment cela se faisait. Dans l'Inde ancienne, on frottait l'or présumé 
contre une « pierre de touche », une roche riche en silice, telle que le jaspe noir. Les particules d'or se 
détachaient sur le jaspe plus dur, et une traînée jaune vif prouvait la pureté du métal. 

L'or contient parfois des traces d'autres métaux, tels que l'argent et l'étain. Le Bouddha comparait 
ces impuretés aux cinq obstacles qu'il faut abandonner pour développer le samādhi. En comparant 
l’esprit en samādhi à de l’or pur, le Bouddha en révélait certaines caractéristiques essentielles : 
souplesse, malléabilité et luminosité. Exempt de tout point faible, il est « apte au travail ». Le travail 
de l'or consiste à créer de beaux objets. Le travail de l'esprit purifié de ses impuretés par un effort 
juste consiste à contempler le corps et l'esprit comme impermanents, dukkha et sans soi. 

Ajahn Jayasãro 
27/9/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 159 

Être conscient des forces à l'œuvre dans l’espace numérique 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 160 

Pour pratiquer la pleine conscience en ligne, nous devons être conscients de nos vulnérabilités et 
des efforts déployés pour les exploiter. 

La colère et l'indignation sont les principaux moteurs de la viralité sur Internet. Rien n'incite les 
gens à abandonner leur bon sens et leurs valeurs éthiques aussi facilement que la colère et 
l'indignation. 

Le désir d'appartenance est une force puissante, généralement accompagnée du besoin d'être 
reconnu comme faisant partie d'un groupe. Partager de fausses informations ou insulter ses 
adversaires sont des moyens tentants de proclamer son appartenance à un groupe. 

Les personnes sujettes à la culpabilité se laissent facilement persuader de se conformer ou d'agir, 
considérant cela comme leur devoir. La curiosité nous rend sensibles aux titres sensationnels : « Liens 
scandaleux entre Ajahn Jayasāro et la mafia argentine de la danse de salon » (je cliquerais). 

Nos préoccupations en matière de santé et de sécurité, ainsi que celles de nos proches, nous 
rendent facilement influençables par des contenus qui suscitent la peur et l'anxiété à leur sujet. 

Croire aux affirmations selon lesquelles notre groupe est victime et menacé peut nous conduire à 
apporter une aide et un soutien imprudents pour protéger nos valeurs. 

L'appât du gain nous rend extrêmement vulnérables à l'exploitation, tout comme le besoin de 
reconnaissance sociale sous forme de likes et de partages. Le désir d'amour et de dévouement peut 
être exploité par la flatterie et la séduction. Se sentir spécial et apprécié est une drogue qui crée de la 
dépendance. 

En ligne, chacune de nos insécurités est une cible d'intérêt. 

Observez : quelqu'un essaie-t-il de susciter en vous certains sentiments pour vous inciter à accepter 
quelque chose, à croire en quelque chose ou à agir d'une certaine manière ? 
 

Ajahn Jayasãro 
27/9/25 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 161 

Une caractéristique distinctive du style d'enseignement du 
Bouddha  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 162 

L'une des caractéristiques distinctives du style d'enseignement du Bouddha réside dans la manière 
dont il examine une question en fonction des quatre relations possibles entre deux de ses 
caractéristiques clés. Par exemple, dans AN 4.101, il décrit quatre types de nuages comme ceux qui 
produisent : 

(i) du tonnerre mais pas de pluie 
(ii) de la pluie mais pas de tonnerre 
(iii) ni pluie ni tonnerre 
(iv) à la fois du tonnerre et de la pluie. 

Dans ce sutta, le Bouddha compare les nuages orageux aux parleurs et les nuages pluvieux aux 
faiseurs. Il en déduit ainsi quatre types de personnes : les parleurs qui ne sont pas des faiseurs, les 
faiseurs qui ne sont pas des parleurs, ceux qui ne font ni l'un ni l'autre et ceux qui sont les deux. Dans 
le sutta suivant, AN 4.102, le tonnerre est comparé à la maîtrise des enseignements et la pluie à la 
réalisation des Quatre Nobles Vérités. Cela donne lieu à quatre types de personnes. Le deuxième est 
particulièrement intéressant : ce sont des personnes qui réalisent les Quatre Nobles Vérités, mais qui 
ne maîtrisent pas tous les enseignements. 
Ce cadre peut être adapté à ses propres réflexions sur le Dhamma. Par exemple, considérez : 

(i) un gain à court terme, mais une perte à long terme ; 
(ii) une perte à court terme, mais un gain à long terme ; 
(iii) une perte à court et à long terme ; 
(iv) un gain à court et à long terme. 

On peut augmenter le nombre de variables en incluant des catégories telles que “personnel” et 
“collectif”, “significatif “et “insignifiant”. Comment évaluer un gain personnel significatif à court terme 
par rapport à une perte collective insignifiante à long terme ? Quels critères devrions-nous utiliser 
pour déterminer la signification des termes “gain” et “perte”, “significatif” et “insignifiant” ? 

Ajahn Jayasãro 
4/10/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 163 

Le singe sage et généreux 

 

 

 

 

 

 



 164 

Il était une fois un fermier qui s'était perdu dans la jungle. Il finit par tomber dans un ravin dont il 
ne parvint pas à s'extraire. Au fil des jours, il s'affaiblit progressivement, au point d’être proche de la 
mort. C'est alors que le bodhisattva, né sous la forme d'un singe, le vit et éprouva de la compassion 
pour ses souffrances. Avec beaucoup de difficulté, le singe parvint à le sortir du ravin, l'homme agrippé 
à son dos. Une fois sorti, le singe, épuisé, s'effondra sur le sol et s'endormit profondément. Le fermier 
avait très faim et son esprit fut vite tourmenté par des images de viande de singe succulente. Il 
ramassa alors une pierre et frappa le singe à la tête. Mais comme il était très faible, le coup ne réussit 
pas à tuer le singe, qui reprenant conscience, grimpa vivement dans les branches d'un arbre voisin, la 
tête ensanglantée. Chassant toute pensée de colère de son esprit. Il se dit : « C'est naturel. Les 
souillures poussent les humains à commettre des actes malveillants. » Puis, il s'adressa au fermier, du 
haut de l'arbre, et sans lui faire de reproches, il réitéra son offre de le conduire en lieu sûr : « Je vais 
t'aider, dit-il, mais d'ici. Je serai ton ami, mais je ne marcherai pas à tes côtés. » 

Ajahn Jayasāro. 
07/10/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 165 

Les cinq khandas  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 166 

Notre connaissance du monde repose entièrement sur notre expérience de celui-ci, c'est-à-dire sur 
les cinq khandas que sont la forme physique, les tonalités du ressenti, les perceptions, les formations 
volitionnelles et la conscience sensorielle. Dans les suttas, ces cinq khandas sont parfois appelés « les 
choses auxquelles on peut s'attacher ». Le Bouddha enseigne que si l'on s'attarde sur le plaisir que 
l'on peut en tirer, le désir se développe et l'on s'attache à ces choses. Il en résulte de la souffrance. 
L'existence samsarique et non-éveillée est continuellement nourrie par cette habitude de s'attarder 
sur les aspects séduisants des cinq khandas. C'est comme un grand arbre qui est constamment 
alimenté en sève par son vaste système de racines.  

En revanche, si on contemple les désavantages inhérents à cet attachement aux « choses 
auxquelles on peut s'attacher », c'est-à-dire les cinq khandas, cela mène à ce que le désir cesse, ou à 
la non-apparition du désir. Avec la non-apparition du désir, il y a la non-apparition de l'attachement 
et donc la non-apparition de « toute la masse de souffrances ». Selon le Bouddha, cela revient à 
abattre l'arbre et à en arracher les racines, à réduire le bois en copeaux, à les faire sécher au vent et 
au soleil, puis à les réduire en cendres en les brûlant. Ensuite, en laissant ces cendres être emportées 
par un vent violent ou par le courant d’un grand fleuve, on s'assure qu'aucun nouvel arbre ne germera 
à partir de l'ancien. 

Ajahn Jayasāro 
11/10/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 167 

Réflexion sur le jeu d’échecs 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 168 

On estime que les échecs ont été inventés en Inde, environ cent ans avant l'époque du Bouddha. 
Selon la légende, l'inventeur présenta son jeu au roi, qui, très impressionné, l'invita à choisir une 
récompense. L'homme répondit qu'il se contenterait de grains de riz : un pour la première case, deux 
pour la deuxième, quatre pour la troisième, huit pour la quatrième, et ainsi de suite. Le roi trouva 
cette demande bien modeste, mais on lui fit remarquer que s'il acceptait, le nombre total de grains 
sur l'échiquier serait en réalité très élevé. Ce nombre s'élève en réalité à 18 quintillions (18 millions de 
millions de millions, soit 2⁶³). C'est un exemple classique de croissance exponentielle. On ignore les 
raisons de cette demande, mais peut-être souhaitait-il devenir une source d'anecdotes qui seraient 
racontées à travers les siècles et que la possibilité de se faire couper la tête ne l'effrayait guère. 

Aujourd'hui, les risques d'une croissance exponentielle dans les domaines de l'intelligence 
artificielle, des infections virales ou de la dégradation de l'environnement par exemple, rendent 
l'avidité et le manque de conscience d'autant plus néfastes. L'humanité tout entière est en danger.  

Mais, sur le plan personnel, le phénomène de la croissance exponentielle peut être envisagé de 
manière plus positive. Le principe de base est que des débuts modestes peuvent conduire à des 
résultats étonnants lorsque la croissance est cumulée au fil du temps. Peut-être formons nous à tort 
l’hypothèse que nos progrès futurs dans le Dhamma seront graduels et linéaires alors qu’en réalité 
nous n’en sommes qu'à l’une des premières cases de l'échiquier ? 

Ajahn Jayasāro 
14/10/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 169 

 

Mettre les enseignements à l’épreuve de l’expérience 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 170 

Douter de la véracité de quelque chose implique un certain degré de sagesse. Cela signifie que nous 
ne l’acceptons pas aveuglément. Nous ne sommes pas crédules. Si le doute découle du fait que nous 
reconnaissons ne pas disposer d'informations suffisantes pour parvenir à une conclusion définitive, 
c'est un signe d'humilité et de bon sens. Cela nous pousse à chercher les informations qui nous font 
défaut. 

Mais cela comporte des dangers. Il n'est pas toujours facile de savoir quelle quantité d'informations 
est nécessaire. Au bout d'un certain temps, nous pouvons nous rendre compte que nous avons trop 
d'informations. Un excès d’information peut être invoqué aussi facilement comme raison de 
procrastination qu’un manque d’information. Il y a cependant un autre problème : nous supposons 
que ce sont les informations qui nous manquent. Or, ce n'est peut-être pas le cas, surtout dans la vie 
spirituelle. Est-il véritablement possible de se libérer de toute souffrance en pratiquant le Noble 
Octuple Sentier ? Nous pouvons chercher des arguments convaincants dans les suttas ou dans les 
discours du Dhamma enregistrés, etc., mais nos conclusions ne peuvent jamais être que provisoires, 
au mieux. Comme le disait Ajahn Chah, les doutes sur le Dhamma ne disparaissent jamais par les mots 
seuls. Il arrive un moment où nous devons faire un acte de foi. Cela ne nous oblige pas à ignorer nos 
doutes, mais à reconnaître que nous pouvons seulement confirmer ou réfuter les enseignements 
qu’en nous efforçant sérieusement et constamment de les mettre à l’épreuve de l’expérience. 

Ajahn Jayasāro 
18/10/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 171 

L’importance de ne pas faire le tri des enseignements 

 

 

 

 

 



 172 

Un jour, le Bouddha ramassa une poignée de feuilles dans la forêt. Il dit à ses disciples que, tout 
comme le nombre de feuilles dans sa main ne représentait qu'une petite fraction du nombre de 
feuilles sur le sol, de même les enseignements qu'il dispensait ne constituaient qu'une fraction de tout 
ce qu'il avait réalisé grâce à son éveil. Il ne parlait pas de toutes ces choses pour la simple raison qu'il 
n'enseignait pas une philosophie globale de la vie, mais un chemin vers la fin de la souffrance. Il 
n'enseignait que ce qui était nécessaire à la libération. Selon les mots d'Ajahn Chah : « Il n'est pas 
nécessaire d'abattre tous les arbres de la jungle pour se frayer un chemin pour en sortir. » 

Les Suttas sont la source la plus fidèle que nous ayons de la poignée de feuilles du Bouddha. C'est 
pourquoi il est important d'éviter de choisir parmi ses enseignements. Le Bouddha a déjà fait ce travail 
pour nous. La présence des thèmes principaux abordés dans ses discours est voulue. Le grand nombre 
de références à la renaissance et aux différents royaumes de l'existence, par exemple, indique que le 
Bouddha considérait l'acceptation de ces vérités, au moins comme des hypothèses de travail, comme 
un soutien essentiel à une pratique efficace. Pourquoi il en est ainsi est la question la plus pertinente 
pour un pratiquant sincère. 

 

Ajahn Jayasāro 
21|10/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 173 

Apprendre à connaître le changement 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 174 

L'idée selon laquelle une chose doit avoir une cause unique est à la base de nombreuses croyances 
et contribue à expliquer l'attrait des théories du complot. Cette idée renforce également les 
sentiments de culpabilité et de remords : « Si seulement je n'avais pas… cela ne serait pas arrivé… elle 
ne serait pas… il ne serait pas… ». Examiner notre expérience directement à la lumière des 
enseignements du Bouddha nous aide à corriger ce mode de pensée erroné. Nous découvrons une 
vérité simple : tout est plus complexe que nous le pensions. 

Un élément essentiel de la pratique du Dhamma consiste à apprendre à connaître le changement. 
Nous apprenons comment les choses changent, dans quelles conditions elles changent, comment 
nous protéger contre certains types de changement et comment en favoriser d'autres. 

L'une des choses que nous comprenons est le rôle de la volonté. Nous voyons que, bien que nous 
puissions tenir notre engagement de ne pas blesser ceux qui nous entourent par nos actions et nos 
paroles, nous ne pouvons pas tenir notre engagement de ne jamais vouloir leur faire du mal. En 
observant les changements positifs qui se sont opérés en nous, nous voyons le rôle que d'autres 
personnes ont joué dans ces changements. Une profonde gratitude envers nos bienfaiteurs émerge 
alors dans notre esprit. En voyant le rôle des facteurs environnementaux et l'influence sur nos succés 
du bon kamma que nous avons hérité, notre cœur devient plus humble. L’arrogance et l'orgueil 
commencent à s'estomper. Plus nous observons, plus nous apprenons. 

Ajahn Jayasāro 
25/10/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 175 

Être pleinement présents à nos sensations avec équanimité 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 176 

Notre esprit change si facilement, il est comme un kayak. Notre corps, lui, change beaucoup plus 
lentement, comme un pétrolier. 

L'esprit peut soudainement être envahi par la peur, puis s'en libérer tout aussi soudainement. Le 
corps, lui, a besoin de temps avant de retrouver son état normal. L'adrénaline et le cortisol, produits 
par le corps en réponse à la perception du danger, ne disparaissent pas à volonté. Le corps reste dans 
un état d’excitation pendant un certain temps, ce qui peut facilement entraîner de nouvelles vagues 
de pensées angoissantes. 

C'est pourquoi, lorsque la peur surgit, nous devons gérer simultanément ses aspects physique et 
mental. En portant notre attention sur l'expérience physique de la peur avec une attitude curieuse, 
ouverte et attentive à ce que nous ressentons vraiment, nous nous entrainons à être pleinement 
présents à ces sensations avec équanimité. 

Cela calme le corps et en même temps, en dirigeant notre attention vers celui-ci, nous arrêtons les 
formations mentales. 

Ajahn Jayasãro 
28/10/25 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 177 

Watergate 

 
 

 
 
 



 178 

En 1972, le cambriolage du siège du Parti démocrate américain à Washington, D.C. a conduit à la 
chute du président Nixon. Le cambriolage lui-même a été bâclé, mais ce n'était pas là le seul défaut 
dans cette idée fondamentalement mal conçue, qui présentait d'énormes risques pour des gains 
potentiellement insignifiants. La stupidité du tout était époustouflante.  

Par la suite, il a été révélé que les conspirateurs avaient opté pour un compromis. Au départ, leur 
plan était beaucoup plus extrême et dangereux mais ok au lieu de l'abandonner complètement, ils ont 
opté pour une version édulcorée. Le sentiment de modération et de raison que cela a suscité chez eux 
les a rendus aveugles à la folie de l'idée dans son ensemble. 

Les voies du milieu doivent être traitées avec beaucoup de circonspection. Leur potentiel repose 
sur la sagesse avec laquelle vous choisissez les deux extrêmes entre lesquels vous allez naviguer. Par 
exemple, se situer à mi-chemin entre le mal et le pire n'est pas une bonne option. En revanche, dans 
la pratique du Dhamma, une période d'ascétisme intenable à long terme peut être intégrée à une 
stratégie générale de voie du milieu, à condition qu'elle ait des objectifs spécifiques et un calendrier 
clair. De temps en temps, les souillures mentales ont besoin d'un bref traitement de choc. 

Ajahn Jayasāro 
01/11/25 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 179 

Déconstruire nos expériences 

 
 
 

 



 180 

Un vieux dicton dit que, lorsqu'un voleur à la tire voit un saint, il ne voit que ses poches. Parmi 
toutes les choses auxquelles nous pouvons porter attention, nous faisons des choix : nous accordons 
la priorité à certaines choses et en ignorons ou en négligeons d'autres. Souvent, cela ne semble pas 
être le cas, car les choses auxquelles nous prêtons attention semblent se présenter à nous 
naturellement. 

La manière dont nous portons attention aux choses est également importante. Nous ajoutons sans 
cesse des interprétations. Quelqu'un sourit ou fronce les sourcils, se tourne vers nous ou nous tourne 
le dos, et nous interprétons ces actions et en tirons des conclusions. Ces conclusions semblent faire 
partie de l'observation elle-même. 

Dans la pratique du Dhamma, nous apprenons à déconstruire nos expériences. Nous reconnaissons 
la conscience sensorielle comme conscience sensorielle ; les réactions physiques comme réactions 
physiques ; les réactions mentales agréables, désagréables et neutres comme des tonalités de 
sensations ; les pensées, les conclusions, les croyances, les doutes comme des formations mentales. 
Cela semble demander beaucoup de travail, mais cela signifie simplement utiliser les outils 
conceptuels du Bouddha pour voir ce qui se passe réellement à chaque instant. 

Plus nous voyons clairement, plus l'idée du « moi » et du « mien » s'affaiblit. Plus nos suppositions 
sur le « moi » et le « mien » s'affaiblissent, mieux c'est pour tout le monde. 

Ajahn Jayasāro 
4/11/25 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 181 

Se rendre vulnérable  

 

 

 

 

 



 182 

Parmi mes récits favoris, il y a celui d'un malfaiteur tibétain qui, en attaquant une caravane avec 
ses acolytes, plante accidentellement son épée dans le ventre d'une jument en fin de gestation, 
provoquant brutalement la naissance du poulain. 

Avec ses dernières forces, la jument lèche son petit. Le bandit est profondément ému en voyant ce 
dévouement désintéressé, alors que la jument est à l'agonie et en proie à une terrible souffrance. La 
cruauté de son propre mépris pour la vie lui saute soudain aux yeux. Le bandit renonce à sa vie de 
violence et plus tard devient un grand moine. Il semblerait que cette histoire soit vraie. 

Il n'est pas difficile de comprendre pourquoi quelqu'un serait réceptif à des vérités intemporelles 
lorsqu'elles sont présentées de manière si vivante et mémorable. Mais le défi consiste à étendre cette 
sensibilité à des vérités révélées dans des événements plus humbles et quotidiens. 

La pratique du Dhamma consiste à apprendre à s’ouvrir aux vérités de notre vie. Les détails banals 
de notre existence quotidienne sont aussi riches d'enseignements que les événements dramatiques 
et uniques. Réduire le bavardage dans notre esprit est agréable en soi, mais surtout, cela nous ouvre 
au Dhamma qui réside tranquillement dans l'ordinaire, sans paroles et discret, pour ainsi dire, caché 
à la vue de tous.  

Ajahn Jayasāro 
8/11/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 183 

Les réponses les plus sages aux circonstances difficiles 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 184 

Si quelqu'un vous donnait une gifle (que cela n'arrive jamais !), il serait correct de dire : « Il m'a fait 
mal. » Peu importe qui vous a giflé, quand cela s’est produit ou quelle était votre humeur à ce 
moment-là, l'effet serait le même. La gifle a causé votre douleur. Mais l'apparition d'une souffrance 
mentale et l’émotion elle-même ne peuvent être directement attribuées aux actions d'autrui. Par 
exemple, il est courant de dire « Ils m'ont mis en colère », mais le fait que vous vous mettiez en colère 
ou pas et l'intensité de cette colère dépendent de nombreux facteurs principalement liés à vous-
même. Votre personnalité et votre tendance à la colère jouent un rôle. Votre humeur au moment de 
la provocation est un autre facteur. Vos sentiments envers la personne qui a dit ou fait quelque chose 
que vous trouvez désagréable sont également importants. La mesure dans laquelle vous avez cultivé 
la pleine conscience, la tolérance et mettā est peut-être le facteur le plus important. 

Les actions ou paroles d'une autre personne sont des facteurs qui conditionnent l'apparition de la 
colère. Mais elles n'en sont pas la véritable source. La cause profonde est le désir, qui se manifeste 
par une incapacité à accepter de ne pas obtenir ce qu’on veut ou ce qu’on croit devoir obtenir. Blâmer 
les autres ou les événements pour nos émotions négatives vient du fait que nous ne regardons pas 
assez attentivement ce qui se passe réellement. Les enseignements du Bouddha ne sont pas des 
commandements moralisateurs du genre « fais ceci, ne fais pas cela ». Ils nous mettent au défi de 
cultiver les conditions nécessaires à une vision claire et d'observer comment celle-ci apporte les 
réponses les plus sages aux circonstances difficiles. 

Ajahn Jayasãro 
11/11/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Bon comme du bon pain 

 

 

 

 

 

 



 186 

La semaine dernière, je faisais partie d’un petit convoi de voitures lors d’une longue traversée 
d’une chaîne de montagnes. Alors qu'avançait cette fin d’après-midi fraîche, nous avons décidé de 
faire une halte. Nous avons garé les voitures et sommes entrés dans un bâtiment abritant un 
restaurant et des sanitaires à l’étage. À l’ouverture des portes automatiques du rez-de-chaussée, nous 
nous sommes retrouvés face à une petite boutique, nos yeux tout de suite attirés par les rangées de 
pains et de pâtisseries tout juste sortis du four, leur parfum délicieux faisant frémir nos narines. Le 
dispositif était habilement pensé. 

Installé à l’étage, en sirotant mon café devant le paysage splendide, je me suis rendu compte du 
grand nombre de souvenirs d’enfance que j’avais accumulés autour de cette odeur du pain chaud, et 
du fait que chaque souvenir était empreint de bonheur. Cette odeur, pour moi, n'éveillait pas tant 
l’envie de manger du pain qu’elle ne devenait une sorte d’icône, un nimitta du bien-être. 

Ainsi, assis là, je me rappelais les perceptions que j’avais associées à cette odeur de pain frais, et je 
laissais la sensation de bien-être qu’elles éveillaient en moi se répandre dans tout mon corps. Les 
souvenirs ne sont pas nécessairement un obstacle à la méditation ; avec discernement, ils peuvent 
devenir des portes d’accès à des émotions positives qui soutiennent l’entraînement de l’esprit. 

Ajahn Jayasāro 
15/11/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 187 

La meilleure indication sur la nature de mettā et de la compassion 

 

 

 

 

 

 



 188 

Les qualités abstraites deviennent tangibles pour nous lorsqu'elles s'inscrivent dans la matière et 
la réalité concrète. Au fil des siècles les disciples éveillés du Bouddha ont enseigné la sagesse, la 
compassion et la pureté intérieure avec grande vigueur, plus par leur façon d’être que par leurs 
paroles. Même les mots qu'ils ont prononcés et qui sont restés gravés dans notre mémoire ne sont 
pas nécessairement les plus évidents. 

L'un de mes souvenirs les plus chers d'Ajahn Chah est l’utilisation qu’il faisait d'une particule 
grammaticale dépourvue de sens, « noh ? » (essayez de prononcer « knock » sur un ton aigu en 
coupant le « ck » à la fin). Cette particule exprime le sens de « n'est-ce pas ? » et possède un ton 
familier. Elle suggère une complicité entre l’orateur et l’auditeur qui puisent dans un réservoir 
commun de valeurs et d’expériences. C'est un son naturellement inclusif, un mot chaleureux qui 
évoque le « nous ». 

Jusqu’à ce jour, j’entends encore la voix d’Ajahn Chah prononcer cette particule lorsqu’il s’adressait 
à moi. J'ai oublié les phrases dans lesquelles elle apparaissait et leur contexte. Ce dont je me souviens, 
c’est de la chaleur que ce petit son exprimait. Après toutes ces années, je pense toujours que 
l’utilisation qu’il faisait du « noh ? » constitue la meilleure indication que j'aie jamais reçue sur la 
nature de mettā et de la compassion. 

Ajahn Jayasãro  
18/11/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 189 

Reconnaître l’humanité des autres 

 

 

 

 

 

 



 190 

 

Il est vrai que, dans le monde en général, l'existence des autres êtres humains ne dépend pas de 
nos sentiments à leur égard. Cependant, dans notre monde personnel, les gens ne deviennent des 
êtres humains à nos yeux que lorsque nous le leur permettons. Refuser de reconnaître leur humanité 
est l'un des moyens les plus courants qui nous permettent de les traiter mal. Un facteur important 
dans le génocide rwandais de 1994 a été le fait que les dirigeants hutus aient à plusieurs reprises 
qualifié les Tutsis de « cafards ». Le don le plus précieux que nous puissions offrir à ceux qui nous 
entourent est de reconnaître notre humanité partagée. 

Nous ne devons pas considérer les autres êtres humains comme des insectes ou des nuisibles. En 
fait, en tant que bouddhistes, même si nous le faisions, cela n'excuserait en aucun cas la violence à 
leur égard. Néanmoins, nous pouvons cultiver l'indifférence envers les autres en ignorant leur 
humanité. Nous pouvons le faire pour obtenir quelque chose d’eux ou pour protéger notre santé 
mentale. Nous pouvons aussi le faire inconsciemment par égocentrisme. Mais la sagesse et la 
compassion vont toujours de pair. Pour notre bien-être et notre bonheur à long terme, s'ouvrir aux 
points communs que nous partageons avec les autres, en particulier avec nos semblables, est la 
meilleure façon et la plus intelligente de vivre notre vie. 

Ajahn Jayasāro 

22/11/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 191 

Le discours intérieur 

 

 

 

 

 

 



 192 

Nos pensées prennent souvent la forme d'une voix intérieure. On peut d'ailleurs observer que ces 
pensées-là s'accompagnent généralement de mouvements subtils de la langue, du larynx et des 
cordes vocales. Un moyen d'arrêter les pensées fugitives consiste donc à appuyer la langue contre le 
palais et à la maintenir immobile. 

Quant aux voix elles-mêmes, celles qui nous semblent les plus vraies sont celles qui reviennent le 
plus souvent. La propagande utilise ce principe : répéter une affirmation encore et encore conduit 
souvent les gens à y croire, simplement parce qu'ils l'entendent souvent. Dans notre monde 
intérieur, nous nous identifions aux mots et aux phrases qui reviennent sans cesse, simplement 
parce qu'ils sont fréquemment répétés. C'est un cercle vicieux : plus certains mots apparaissent, plus 
nous nous y identifions ; plus nous nous y identifions, plus ils apparaissent. À titre d'exemple, des 
paroles internes d'autocritique finissent par devenir la voix du critique interne, qui devient ce que 
nous croyons que nous sommes. Quelle misère. 

Mais les mots dans notre esprit ne sont que des mots. Ils ne sont pas plus ce que nous sommes 
que les éternuements. 

Ajahn Jayasāro 
25/11/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Donner apporte de la joie et de l'énergie sur le chemin 

 

 

 

 

 

 



 194 

Se percevoir comme une personne qui donne est une source de pouvoir. Voir en soi 
quelqu'un qui donne, qui a quelque chose à donner, qui peut avoir un impact positif, aussi 
minime soit-il, sur la vie des autres, constitue un fondement solide pour une bonne santé 
mentale. Il y a tant de choses que nous pouvons donner : 

Nous pouvons donner un soutien matériel, des biens matériels. 
Nous pouvons donner de l'attention. 
Nous pouvons donner de la protection. 
Nous pouvons donner notre temps. 
Nous pouvons donner du respect. 
Nous pouvons donner aux gens les connaissances qui leur font défaut. 
Nous pouvons donner des opportunités et des secondes chances. 
Nous pouvons donner des encouragements. 
Nous pouvons donner de la sécurité aux autres en respectant les préceptes. 
Nous pouvons donner les mérites de notre pratique aux autres. 

Plutôt que d'être des pratiquants qui font des efforts et se concentrent, nous pouvons consacrer 
nos efforts à notre pratique du Dhamma et donner toute notre attention à notre objet de 
méditation. 

Concevoir chaque chose comme un don nous apporte de la joie et de l'énergie sur le chemin. 

Ajahn Jayasāro 

29/11/25 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 195 

Goûter à la soupe du Dhamma 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 196 

Adolescent, j'avais retenu de mes études sur les religions asiatiques que simplement séjourner en 
présence d'un être accompli contribue, par une sorte d'osmose spirituelle, à purifier l'esprit. J'en ai 
déduit que trouver un tel être et rester aussi proche de lui que possible était sûrement un élément 
crucial du développement spirituel. 

Ce genre d'idée est l'une des premières que j'ai rejetées pendant mon séjour en Inde. C'est en 
observant le comportement des disciples de longue date de grands maîtres que j'ai changé d'avis. 

Je fus aussi attiré par l'idée, que l’on trouve dans le bouddhisme theravada, du maître en tant que 
meilleur ami plutôt que dispensateur de bénédictions. 

Mais en Thaïlande j'ai également constaté au fil des ans que les élèves proches des maîtres les plus 
sages pouvaient tomber dans les pièges, vieux comme le monde, de l'orgueil et de la complaisance, 
de la jalousie et de la rivalité. Quelquefois, il semblait même qu'une longue proximité avec le maître 
avait exacerbé les souillures mentales de ses élèves plutôt que de les atténuer. 

La raison ? Je pense que la réponse se trouve dans le Dhammapada. Le Bouddha y compare le 
Dhamma à de la soupe, l'élève avisé à une langue qui la goûte et l'élève imprudent à une louche. 

Pour vraiment connaître le Dhamma, nous devons apprendre à le recevoir. Trouver la vérité est 
une chose. Savoir quelles sont les conditions qui permettent à la vérité de transformer l'esprit et 
d’ensuite cultiver ces conditions en est une autre.  

Ajahn Jayasāro 
02/12/25 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 197 

L'idée de suivre sa passion néglige l'importance de l'effort et de 
l'épanouissement qui résulte de la maîtrise 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 198 

 

Je suis frappé de voir combien les adolescent se débattent fréquemment avec l'idée de suivre leur 
passion. La plupart d’entre eux n'ont pas de passion, et beaucoup s'inquiètent que cela les rende 
déficients d'une certaine manière. Ils pensent qu'ils devraient avoir une passion. Ils peuvent devenir 
un peu confus lorsque je leur dis que, selon moi, suivre sa passion est une idée peu judicieuse. Je leur 
dis que les passions changent, qu'elles ne sont pas fiables. L'idée qu'il existe une passion, LA passion, 
qui définirait qui vous êtes vraiment et que vous devriez découvrir pour vous épanouir dans la vie, est 
une fiction romantique, importée aveuglément de l'Occident. En tant que critère de choix de carrière, 
elle accorde une trop grande importance au travail comme source de sens dans la vie. Même si vous 
avez une passion pour quelque chose, cela ne garantit pas que vous serez doué pour cela ou que cela 
puisse vous assurer un moyen de subsistance viable. Il faut noter que l'accent mis sur la passion néglige 
le rôle de l'effort et l'épanouissement qui résulte de la maîtrise. La passion la plus mûre ne précède 
généralement pas le travail acharné et le dévouement, mais elle les suit. Développer des 
compétences, devenir bon dans quelque chose dont on peut être fier sont des sources durables de 
joie et d'énergie dans la vie. 

L'idée de suivre sa passion est égocentrique et néglige toutes sortes de questions importantes 
telles que ce qu’on peut offrir, ce qu’on peut apporter à notre société et au monde. Elle empêche la 
recherche d'un « moyen de subsistance juste », en harmonie avec nos valeurs et qui peut contribuer 
au bien-être et au bonheur à long terme. 

Ajahn Jayasāro 
6/12/25 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 199 

Dérives 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 200 

Lors de ma toute première sortie au théâtre, j'ai assisté à deux courtes pièces de Tom Stoppard. 
Celle qui m'a le plus marqué s'intitulait « After Magritte» . Au début, le rideau se lève brièvement sur 
une scène complètement surréaliste. Ensuite, il retombe et se lève de nouveau sur le même espace, 
le salon d'une petite maison qui, cette fois, a l'air tout à fait ordinaire. Le public comprend alors qu'il 
se trouve à un moment antérieur à la première scène. La pièce nous montre ensuite les personnages 
prendre une succession de décisions normales et banales, qui s'entremêlent alors ingénieusement 
durant le premier acte. L'idée que des situations extrêmes et bizarres sont le résultat d'une 
accumulation progressive de facteurs ordinaires et non bizarres m’ impressionna profondément. 
Depuis, chaque fois que je me surprends à penser : « Comment ont-ils pu ... », cela me rappelle cette 
vérité.  

De nos jours, une si grande importance est accordée aux sentiments, à la confiance en soi et ainsi 
de suite, qu'un aspect important est souvent négligé. Dans beaucoup de domaines de la vie, ce qui 
crée notre avenir est une succession de petites décisions insignifiantes qui n’engagent pas du tout le 
cœur. C'est une autre raison pour laquelle les préceptes sont si importants. En tant qu'objets de pleine 
conscience, ils constituent des normes stables et sans ambiguïté pour la parole et l’action et 
empêchent une dérive inconsciente vers ce qui est malsain. 

Ajahn Jayasāro 
09/12/25 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 201 

Quoiqu’il arrive, prenez soin de votre esprit 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 202 

En décembre 2018, je marchais de Bodh Gaya à Kusinara pour célébrer mon soixantième 
anniversaire. Les premiers jours avaient été difficiles, mais je trouvai mon rythme. Puis, le premier 
incident se produisit : je perdis des objets importants de mon sac, notamment mon aiguille et mon fil. 

L'après-midi suivant, un personnage plutôt étrange s'approcha de moi, marmonnant, chantant, 
sautillant et dansant, le tout avec un sourire béat sur le visage. À mesure qu'il se rapprochait, son 
regard se fixa et tout son corps sursauta. Il tomba à terre, se prosterna et me fit clairement 
comprendre qu'il me suppliait d'être son gourou. Je pensais avoir géré cette situation délicate avec 
tact, mais il s'empara de mon sac et insista pour le porter à ma place. Je n’eus pas le choix. Le regarder 
danser devant moi sur la route, transportant toutes mes possessions, ne fut pas une expérience des 
plus apaisantes. 

Puis, le deuxième incident survint : ma robe, poussiéreuse et fine comme du papier, se déchira. 
Une entaille d'environ 30 cm, et pas d'aiguille ni de fil pour la raccommoder. Mon nouveau disciple 
me rassura. Il me montra un village situé à environ deux kilomètres à l'ouest et me fit clairement 
comprendre ce qu'il voulait dire. Je lui fis signe que ce n'était pas nécessaire, mais il insista. Je lui 
demandai de laisser mon sac, mais il était déjà parti. Je m'assis sous un arbre et le regardai disparaître. 

J'avais fait tout ce que je pouvais : je pris soin de mon esprit. Des pensées telles que « Il va faire 
très froid cette nuit » et « Comment vas-tu faire la tournée d’aumônes sans bol ? » surgirent, ne furent 
pas bien accueillies et se dissipèrent. J'attendis, une respiration après l'autre. 

Une heure plus tard, mon disciple revint, rayonnant. Il produisit une aiguille et du fil avec grande 
fierté, et se mit à raccommoder ma robe de manière remarquable. Une fois terminé, il me la tendit 
avec beaucoup de décorum, se prosterna avec un grand sourire, et s'éloigna en marmonnant, en 
chantonnant, en sautillant et en dansant vers le soleil couchant. Heureusement pour moi, il m’avait 
laissé mon sac. 

Ajahn Jayasãro 
13/12/25 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 203 

Le cynique interne 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 204 

Les cyniques se considèrent comme des réalistes, des héros assez courageux pour affronter, sans 
détourner le regard, les vérités déplaisantes de la vie sur lesquelles la plupart des gens préfèrent 
fermer les yeux. Ils rejettent l’idée de l’altruisme qu’ils considèrent naïve et utopique. Les cyniques les 
plus intellectuels sont attirés par les théories de l’évolution biologique et les considèrent souvent 
comme des vérités incontestables. Selon eux, la science nous enseigne que la bonté est simplement 
une question de reproduction génétique. 

Quelqu'un sacrifie un jour de congé pour faire du bénévolat ou une action altruiste. Au fil des 
heures, des pensées vagabondes émergent dans son esprit, anticipant les éloges qu'il pourrait recevoir 
pour cela. Un sentiment de plaisir émerge dans son esprit. Puis, le cynique en lui murmure : « Soyons 
honnêtes. C'est vraiment pour cela que je fais ça, n'est-ce pas ? » La voix critique interne semble si 
authentique. Mais une question se pose : sur quelle base des pensées égocentriques sont-elles 
perçues comme plus réelles que toutes les pensées bienveillantes, généreuses et altruistes qui les ont 
précédées et suivies ? Pourquoi une pensée négative serait-elle plus authentique qu'une pensée 
positive ? 

La pleine conscience des états mentaux ne se produit pas dans le vide. Nos croyances, nos valeurs, 
nos préjugés conditionnent les pensées qui surgissent dans notre esprit tout comme l’importance que 
nous leur accordons. Il est essentiel de s'ancrer dans la Vue Juste pour progresser dans le Dhamma. 
Aucune voix impermanente dans notre tête, qu'elle soit positive ou négative, ne représente qui nous 
sommes. 

Ajahn Jayasãro 
16/12/25 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 205 

Les expériences de pointe ne sont pas le but de la méditation 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 206 

Le syndrome de nostalgie pour samādhi (SNS) est un terme qui ne vous est probablement pas 
familier, principalement parce que je viens tout juste de l'inventer. Il décrit néanmoins un malaise 
courant dans les communautés de méditation. En général, durant la première année de méditation, 
peut-être lors d’une première retraite, un pratiquant du samādhi fait soudainement l'expérience de 
samādhi. Il apprécie cette expérience. Beaucoup. Il l'apprécie tellement que la fois suivante, il s'assoit 
pour méditer, rempli d'anticipation et de désir. Il souhaite revivre cette expérience et croit pouvoir 
reprendre au même endroit où il s'était arrêté la fois précédente. Qui a dit que la méditation était 
difficile ? Et il est déçu. Cet état d'esprit merveilleux ne réapparaît pas. Au fil des jours et des semaines 
qui suivent, il essaie différentes méthodes pour recréer les conditions nécessaires à sa réapparition. 
En vain. La nostalgie l’envahit. Dans les cas graves de SNS, les années passent et, au début des 
retraites, les personnes qui en souffrent espèrent encore, contre toute attente, pouvoir revivre ces 
moments merveilleux d'un passé lointain. 

Mon avis ? Cette première expérience était le fruit du hasard et dépendait d'un certain nombre de 
circonstances uniques qui se sont alignées. C'était un aperçu du samādhi. Pour la stabiliser, il reste du 
travail à faire, et cela inclut le développement de la pratique dans les domaines de dāna et de sīla. 

Un point important à garder à l'esprit pour les personnes souffrant de SNS est que les expériences 
de pointe ne sont pas le but de la méditation. Aucune expérience ne l'est. Le but est de comprendre 
la nature de toute expérience et de lâcher prise de tout attachement à l'idée du soi ou de 
l'appartenance au soi. Aspirer à une expérience de pointe, c'est passer à côté de l'essentiel. 

Ajahn Jayasãro 

20/12/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 207 

Le piège de la Sainte Indignation 

 

 

 

 

 

 



 208 

Deux amis se considèrent comme des personnes fondamentalement bonnes, mais une occasion se 
présente à eux de gagner beaucoup d'argent en faisant quelque chose qu'ils savent n'être pas correct. 
Ils se convainquent donc que c’est un cas spécial, une opportunité unique, une chance à ne pas rater 
et qu'ils seraient trop bêtes de ne pas le faire. S'ils ne le font pas, tôt ou tard, quelqu'un d'autre le fera. 
C’est juste une fois. Pas besoin de trop y réfléchir. De plus, ils se disent (étant bouddhistes) que 
l'attachement à la bonne conduite est également un défaut. 

Donc ils agissent, et ce faisant, ajoutent leur nom à une longue liste de gens de bonne volonté qui 
se persuadent de donner un jour de congé à leur vertu. 

Les deux amis naviguent vers une île lointaine qu'ils avaient découverte lors d'un précédent voyage. 
Cette île est habitée par des gens qui n’ont qu'un œil, placé au milieu du front. Le plan d'action des 
deux amis est d'enlever un ou deux des habitants de l’île pour ensuite les vendre dans leur ville locale 
(où les droits de l'homme n’existent pas encore). Mais dès leur arrivée, les deux amis sont repérés par 
un groupe de jeunes hommes cyclopes qui les capturent et les vendent au zoo de l'île. 

Cher lecteur, si vous avez pensé « bien fait pour eux ! », n’êtes-vous pas aussi tombé dans le même 
piège ? 

 

Ajahn Jayasāro 
22/12/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 209 

Regardez avec l'émerveillement d'un enfant 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 210 

Dans la pratique du Dhamma, nous apprenons à tirer des leçons de nos expériences. 

 

La nature omniprésente de l'impermanence, 
l'instabilité constante des phénomènes, 
le flux sans essence, sans propriétaire ni besoin d'en avoir un. 

Ce ne sont pas là des concepts philosophiques profonds sur lesquels méditer. Ce ne sont que des 
tentatives inadéquates pour attirer notre attention sur la nature des choses, qui ont toujours été et 
seront toujours ainsi. 

Les mots ne sont pas tant des doigts tendus vers la lune que des nez aplatis pointant vers l'espace 
mal éclairé qui nous entoure. 

Alors, que faire ? 

Allumez les lumières. Baissez le volume du bruit intérieur. Regardez avec l'émerveillement d'un 
enfant qui découvre le zoo pour la première fois. Saisissez cette opportunité pour écouter, pour 
apprendre, pour devenir la connaissance. 

Ajahn Jayasāro 
27/12/25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 211 

Tout a de l’importance 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 212 

Tout compte. Rien n'est jamais perdu. 

Prenez soin des choses petites ou insignifiantes, car, en fin de compte, rien n'est petit ni 
insignifiant. Si une seule chose a de l'importance, alors tout a de l'importance. 

Le Dhammapada l'exprime ainsi : 

« Ne prends pas la création de mauvais kamma à la légère en te disant que « cela n'aura aucun 
effet ». Tout comme une jarre se remplit goutte à goutte, de même, un inconscient fait le plein de 
mauvais kamma en l’accumulant petit à petit. 

Ne prends pas la création de bon kamma à la légère en te disant que : « cela n'aura aucun effet ». 
Tout comme une jarre se remplit goutte à goutte, de même, le sage se remplit de bon kamma en 
l’accumulant petit à petit. »  (Versets 121-122) 

 
Ajahn Jayasāro 

30/12/25 
 

 


	La vie est précieuse
	Renoncer aux attachements
	Nous nous prosternons
	Quitter le foyer
	Renoncer aux petits plaisirs
	La question n’est pas de devenir rien
	Sīla
	Une carte fiable pour traverser le chaos
	L’exercice de l’attention
	Porter à l'esprit et garder à l'esprit
	La pratique du Dhamma encourage le questionnement
	Cela passera bientôt
	Réciprocité
	Honte et culpabilité ne doivent pas être confondues
	Les Fleurs
	Ne rien prendre pour acquis
	Nettoyons notre esprit
	Vénérable Anuruddha
	Frustration à l’égard de la pratique
	L’ignorance n’est pas le bonheur
	Le Triple Joyau ne peut être volé
	Chien qui aboie ne mord pas
	Anattā dans la vie quotidienne
	Les résultats du kamma ne peuvent être déterminés
	Le trou noir de l'Ignorance
	La nature des sens
	Louanges et critiques
	La douleur sans souffrance
	Utilisez votre temps judicieusement
	Pratiquer la mort avant la mort
	Le bouclier de la pleine conscience
	Le mondain et le profond
	Qu’est-ce qui est vraiment important dans la vie ?
	Vibhava tanhā
	La méditation en marchant
	L’insouciance masque la souffrance
	Kilesas
	Le respect
	Les manifestations de respect
	La tête n'est pas plus le 'moi' que la plante des pieds
	Comment la destruction des souillures se produit-elle ?
	Upāli Sutta
	Le grand trésor sous nos pieds
	Détruire la racine de la souffrance
	La distinction entre mettā et bienveillance
	Comment vérifier l’authenticité d’un enseignement
	Aristote et Galien
	La perspective bouddhiste de la personnalité
	La bonté doit être intégrée
	Amies pour toujours
	Une technique Hirr
	L'explorateur intérieur
	Les pensées concernant le passé et le futur
	La mémoire joue un rôle essentiel dans notre attachement à notre identité
	Vassa : un temps privilégié pour la pratique
	Les léopards ne peuvent pas changer leurs taches
	Ne pas confondre la fin et les moyens
	Les dangers de s’adonner aux plaisirs des sens
	Quelques pensées en passant
	Notre relation avec les faits
	Méditez, ne soyez pas négligents
	La place de l’étude théorique dans la pratique du Dhamma
	Quelques citations pleines de sagesse
	La mesure du progrès
	Comprendre les conventions
	Présence et absence
	Être conscient du temps et du lieu
	La conscience existe-t-elle en l’absence de cerveau ?
	Soyons attentif à la façon dont les mots sont utilisés
	Uposatha sīla
	Un courant paisible
	Une bienveillance franche et sans limites
	L'importance de l’entrée dans le courant
	La Loi de Prungtaeng
	La mort approche
	La pleine conscience a une dimension discriminatoire
	Le Bouddha compare l’esprit en samādhi à de l’or pur
	Être conscient des forces à l'œuvre dans l’espace numérique
	Une caractéristique distinctive du style d'enseignement du Bouddha
	Le singe sage et généreux
	Les cinq khandas
	Réflexion sur le jeu d’échecs
	Mettre les enseignements à l’épreuve de l’expérience
	L’importance de ne pas faire le tri des enseignements
	Apprendre à connaître le changement
	Être pleinement présents à nos sensations avec équanimité
	Watergate
	Déconstruire nos expériences
	Se rendre vulnérable
	Les réponses les plus sages aux circonstances difficiles
	Bon comme du bon pain
	La meilleure indication sur la nature de mettā et de la compassion
	Reconnaître l’humanité des autres
	Le discours intérieur
	Donner apporte de la joie et de l'énergie sur le chemin
	Goûter à la soupe du Dhamma
	L'idée de suivre sa passion néglige l'importance de l'effort et de l'épanouissement qui résulte de la maîtrise
	Dérives
	Quoiqu’il arrive, prenez soin de votre esprit
	Le cynique interne
	Les expériences de pointe ne sont pas le but de la méditation
	Le piège de la Sainte Indignation
	Regardez avec l'émerveillement d'un enfant
	Tout a de l’importance

