Dhammapada

Vers

Table des matieres

Dhammapada Versets 256-257 ..
Dhammapada Verset 258...........
Dhammapada Verset 259...........
Dhammapada Versets 260 — 261
Dhammapada Versets 262 — 263
Dhammapada Versets 264 — 265
Dhammapada Versets 266 — 267
Dhammapada Versets 268 — 269
Dhammapada Verset 270...........
Dhammapada Versets 271 - 272

ets sur le Juste
(256-272)



Dhammapada Versets 256-257

Verset 256 : Il n'est pas juste celui qui juge arbitrairement ; une personne sage considére le
vrai comme le faux.

Verset 257 : Le sage, pesant a la fois le bien et le mal, juge les autres avec impartialité, sans
précipitation, il est celui qui sauvegarde la loi ; on I'appelle " un juge".

L'histoire du juge

Alors qu'il résidait au monastéere de Jetavana, le Bouddha prononca les versets 256 et 257 a
propos de certains juges corrompus.

Un jour, des bhikkhus revenaient de mendier de la nourriture lorsqu'il a commencé a
pleuvoir et ils entrérent dans un tribunal pour s'abriter. Pendant qu'ils étaient I3, ils
découvrirent que certains juges, ayant recu des pots-de-vin, décidaient des affaires qui leur
étaient présentées de fagon arbitraire. lls en firent part au Bouddha qui leur répondit :
"Bhikkhus ! En décidant des affaires, si quelqu'un est influencé par des sentiments ou par
des considérations monétaires, il ne peut pas étre appelé 'le juste' ou 'un juge qui respecte la
loi'. Si I'on pése les preuves intelligemment et que I'on décide d'une affaire de maniere

impartiale, alors on doit I'appeler 'le juste' ou 'un juge qui respecte la loi'.
Puis le Bouddha dit :

Il n'est pas juste celui qui juge arbitrairement ; une personne sage considére le vrai et le
faux.

Le sage, pesant a la fois le bien et le mal, juge les autres avec impartialité, sans
précipitation, il est celui qui sauvegarde la loi ; on I’appelle "un juge".



Dhammapada Verset 258

Ce n'est pas parce qu'il parle beaucoup qu'il est un sage ; seul celui qui est paisible et sans
hostilité, peut étre appelé "un sage".
L'histoire d'un groupe de six bhikkhus

Alors qu'il résidait au monastere de Jetavana, le Bouddha prononga le verset 258, en
référence a un groupe de six bhikkhus.

Il'y avait un groupe de six bhikkhus qui causaient des problémes par leur comportement au
moment des repas, que ce soit au monastere ou au village. Un jour, alors que des samaneras
(novices) étaient en train de manger la nourriture qui leur avait été donnée, le groupe de six
bhikkhus entra et dit de facon arrogante : "Regardez ! Nous seuls sommes des sages." Puis ils
se mirent a jeter des objets, laissant le lieu du repas en désordre. Lorsque le Bouddha fut
informé de cela, il dit : "Bhikkhus ! Je ne dis pas que celui qui parle beaucoup, qui maltraite
et intimide les autres est un sage. Seul celui qui est exempt de haine, et qui ne fait de mal a
personne est un sage. "

Puis le Bouddha dit :

Ce n'est pas parce qu'il parle beaucoup qu'il est un sage ; seul celui qui est paisible et sans
hostilité, peut étre appelé "un sage".



Dhammapada Verset 259

Parler beaucoup ne signifie pas comprendre le Dhamma. Celui qui a peu de connaissance
du Dhamma mais en réalise la vérité et a développé la vigilance, est celui qui connait le
Dhamma.

L'histoire d'Ekudana I'Etre Eveillé

Alors qu'il résidait au monastere de Jetavana, le Bouddha prononga le verset 259, en
référence a un bhikkhu qui était un Etre Eveillé.

Un bhikkhu nommé Ekudana vivait dans un bosquet prés de Savatthi. Il ne connaissait
gu'une partie d’un sutta par cceur. Mais le Vénérable comprenait parfaitement le sens du
Dhamma tel qu'il était transmis par cette stance. Chaque jour de sabbat, il exhortait les
autres a écouter le Dhamma, et lui-méme récitait la seule strophe qu'il connaissait. Chaque
fois qu'il terminait sa récitation, les esprits gardiens (devas) des foréts le louaient et
I'applaudissaient. Un jour de sabbat, deux Vénérables érudits, qui connaissaient bien le
Tipitaka*, accompagnés de cinq cents bhikkhus, se rendirent chez lui. Ekudana demanda aux
deux Vénérables de précher le Dhamma. lls demanderent s'il y avait beaucoup de gens qui
souhaitaient écouter le Dhamma dans cet endroit isolé. Ekudana répondit par I'affirmative et
leur dit également que méme les esprits gardiens des foréts venaient habituellement, et
gu'ils louaient et applaudissaient habituellement a la fin des discours.

Ainsi, les deux savants Vénérables se relayerent pour précher le Dhamma, mais a la fin de
leurs discours, il n'y eut pas d'applaudissements de la part des esprits gardiens des foréts.
Les deux savants Vénérables étaient perplexes ; ils doutaient méme des paroles d'Ekudana.
Mais Ekudana insista sur le fait que les esprits gardiens avaient I'habitude de venir et
applaudissaient toujours a la fin de chaque discours. Les deux Vénérables alors demandérent
a Ekudana de faire un discours lui-méme. Ekudana tenant un éventail devant lui et récita la
strophe habituelle. A la fin de la récitation, les esprits gardiens applaudirent comme
d'habitude. Les bhikkhus qui accompagnaient les deux Vénérables érudits se plaignirent que
les devas habitant les foréts étaient tres partiaux.

IIs en firent part au Bouddha a leur arrivée au monasteére de Jetavana. Il leur répondit. "
Bhikkhus ! Je ne dis pas qu'un bhikkhu qui a beaucoup appris et parle beaucoup du Dhamma
est celui qui est versé dans le Dhamma." Celui qui a trés peu appris et ne connait qu'une
seule strophe du Dhamma, mais qui comprend parfaitement les quatre nobles vérités et qui
est toujours attentif est celui qui est vraiment versé dans le Dhamma."

Puis le Bouddha dit :
Parler beaucoup ne signifie pas comprendre le Dhamma. Celui qui a peu de connaissance
du Dhamma mais en réalise la vérité et a développé la vigilance, est celui qui connait le

Dhamma.

*Tipitaka: trois collections de livres qui constituent le canon des écritures bouddhistes.



Dhammapada Versets 260 — 261

41}

Il n'est pas un moine "avancé" simplement parce que ses cheveux sont blancs ; celui qui
n'est miir que par les années est appelé "celui qui a vieilli en vain".

Seule une personne sage qui comprend les Quatre Nobles Vérités et le Dhamma, qui fait
preuve de modération, d’honnéteté, de droiture, de maitrise de soi et de bonté, qui est
libéré des souillures mentales est une personne "avancée"

L'histoire de Vénérable Bhaddiya

Alors qu'il résidait au monastéere de Jetavana, le Bouddha prononga les versets 260 et 261,
en référence a Vénérable Bhaddiya. Il était également connu sous le nom de Lakundaka
Bhaddiya, car il était de tres petite taille.

Un jour, trente bhikkhus vinrent se prosterner devant le Bouddha. Il savait que le temps était
venu pour ces trente bhikkhus d'atteindre I'Eveil. Il leur demanda s'ils avaient vu un
Vénérable en entrant dans la piece. lls répondirent qu'ils n'avaient pas vu de Vénérable, mais
seulement un jeune samanera en entrant. Sur quoi, le Bouddha leur dit : "Bhikkhus ! Cette
personne n'est pas un samanera, c'est un bhikkhu senior bien qu'il soit de petite taille et tres
discret. Je dis que I'on n'est pas un Vénérable simplement parce que |'on est vieux et que
I'on a I'apparence d'un Vénérable ; seul celui qui comprend les Quatre Nobles Vérités et qui
ne nuit pas aux autres doit étre appelé un Vénérable."

Puis le Bouddha dit :

Il n'est pas un moine "avancé" simplement parce que ses cheveux sont blancs ; celui qui
n'est mir que par les années est appelé "celui qui a vieilli en vain".

Seule une personne sage qui comprend les Quatre Nobles Vérités et le Dhamma, qui fait
preuve de modération, d’honnéteté, de droiture, de maitrise de soi et de bonté, qui est

libéré des souillures mentales est une personne "avancée"

A la fin du discours, ces trente bhikkhus atteignirent I’Eveil.


http://www.centrebouddhisteparis.org/Bouddhisme/nobles_verites.html

Dhammapada Versets 262 — 263

Verset 262 : Ni les belles paroles, ni par une belle apparence ne peuvent transformer une
personne envieuse, avare et malhonnéte en un étre exemplaire.

Verset 263 : Un homme sage qui a coupé, déraciné et enlevé ces tendances et qui s'est
débarrassé des souillures mentales est un étre exemplaire.

L'histoire de certains bhikkhus

Alors qu'il résidait au monastere de Jetavana, le Bouddha prononcga les versets 262 et 263, a
propos de certains bhikkhus qui étaient trés envieux d'autres bhikkhus.

Au monasteére, les jeunes bhikkhus et samaneras (novices) avaient I'habitude de s'occuper
des bhikkhus plus agés qui étaient leurs enseignants. Ils lavaient et teignaient leurs robes, ou
rendaient d'autres petits services. Certains bhikkhus remarquant ces services enviaient ces
bhikkhus plus agés, et ils pensérent a un plan qui leur serait matériellement bénéfique. Leur
plan consistait a suggérer au Bouddha que les jeunes bhikkhus et samaneras soient tenus de
venir les voir pour recevoir des instructions et des conseils supplémentaires, méme s'ils
avaient recu I'enseignement de leurs enseignants respectifs. Lorsqu'ils allerent voir le
Bouddha avec cette proposition, celui-ci, connaissant parfaitement leurs motivations, la
rejeta. Il leur dit : "Bhikkhus, parler avec éloquence ne signifie pas que vous étes des étres
exemplaires. Seul celui qui s'est débarrassé de la convoitise et de toutes souillures mentales
doit étre appelé un étre exemplaire."

Puis le Bouddha dit :

Ni les belles paroles, ni par une belle apparence ne peuvent transformer une personne
envieuse, avare et malhonnéte en un étre exemplaire.

Un homme sage qui a coupé, déraciné et enlevé ces tendances et qui s'est débarrassé des
souillures mentales est un étre exemplaire.



Dhammapada Versets 264 — 265

Raser sa téte ne fait pas d’'un homme un moine, s'il est plein de négligence et de
mensonges. Comment celui qui est rempli de désir et d'avidité pourrait-il étre un
contemplatif ?

Celui qui se débarrasse de toutes ses tendances néfastes, grandes et petites, est appelé un
moine, car il a vaincu tout le mal.

L'histoire du bhikkhu Hatthaka

Alors qu'il résidait au monastéere de Jetavana, le Bouddha prononca les versets 264 et 265, a
propos d'un bhikkhu nommé Hatthaka.

Le bhikkhu Hatthaka avait I'habitude de mettre au défi les ascetes de confessions non-
bouddhistes de le rencontrer en un certain lieu pour débattre de questions religieuses. Il se
rendait alors seul a I'endroit qu'il avait lui-méme désigné. Lorsque personne n'apparaissait, il
se vantait : "Regardez, ces ascétes errants n'osent pas me rencontrer, ils ont peur que je les
battent !", et d'autres choses désagréables. Le Bouddha appela Hatthaka et lui dit : "Bhikkhu
I Pourquoi te comportes-tu de cette fagon ? Celui qui dit de telles choses ne peut pas étre un
moine malgré sa téte rasée. Seul celui qui s'est débarrassé de tout mal doit étre appelé un
contemplatif."

Puis le Bouddha dit :

Raser sa téte ne fait pas d’'un homme un moine, s'il est plein de négligence et de
mensonges. Comment celui qui est rempli de désir et d'avidité pourrait-il étre un
contemplatif ?

Celui qui se débarrasse de toutes ses tendances néfastes, grandes et petites, est appelé un
moine, car il a vaincu tout le mal.



Dhammapada Versets 266 — 267

Mendier sa nourriture ne fait pas d’'un homme un moine. Il ne peut étre appelé un bhikkhu
tant qu'il agit selon une foi qui n'est pas conforme au Dhamma.

Dans ce monde, celui qui transcende le bien comme le mal, qui méne une vie de pureté et
qui vit avec une juste compréhension est un véritable bhikkhu.

L'histoire d'un brahmane

Alors qu'il résidait au monastere de Jetavana, le Bouddha prononca les versets 266 et 267, a
propos d'un brahmane.

Il'y avait un brahmane qui avait I'habitude de mendier sa nourriture. Un jour, il pensa:
"Samana Gotama (le Bouddha) a déclaré que celui qui vit en mendiant sa nourriture est un
bhikkhu. Cela étant, je devrais aussi étre appelé un moine." Ainsi pensant, il alla voir le
Bouddha et lui dit qu'il devrait lui aussi étre appelé un bhikkhu, parce qu'il vivait de
nourriture qu’il avait mendiée. Le Bouddha lui répondit : "Brahmane, tu n’es pas un bhikkhu
simplement parce que tu mendies ta nourriture. Celui qui professe une foi qui n'est pas
conforme au Dhamma et agit selon cette foi ne doit pas étre appelé bhikkhu. Seul celui qui
vit en méditant sur I'impermanence, le caractere insatisfaisant et l'insubstantialité des
agrégats* doit étre appelé bhikkhu."

Puis le Bouddha dit :

Mendier sa nourriture ne fait pas d’un homme un moine. Il ne peut étre appelé un bhikkhu
tant qu'il agit selon une foi qui n'est pas conforme au Dhamma.

Dans ce monde, celui qui transcende le bien comme le mal, qui méne une vie de pureté et
qui vit avec une juste compréhension est un véritable bhikkhu.

* Les 5 agrégats (les 5 khandas) : constituants psychologiques au nombre de cinq : agrégat
de la matiére, de la sensation, de la perception, des formations mentales et de la conscience
discriminative.



Dhammapada Versets 268 — 269

Ce n'est pas par le silence que I'on devient un sage, si I'on est morne et ignorant. Comme
celui qui tient une balance, le sage soupése le bien et le mal et ne garde que le bien.

C’est parce qu’il a rejeté toute action néfaste que le sage est véritablement un sage. L'étre
noble et juste est celui capable de voir les deux aspects du monde. Celui qui fait la part des
choses dans les deux mondes est pour cette raison appelé un sage.

L'histoire des adeptes des doctrines non bouddhistes

Alors qu'il résidait au monastéere de Jetavana, le Bouddha prononca les versets 268 et 269, a
propos de certains ascetes non-bouddhistes.

Des ascetes non-bouddhistes adressaient des paroles de bénédiction a ceux qui leur
offraient de la nourriture. lls disaient : " Puissiez-vous étre a I'abri du danger, puissiez-vous
prospérer et devenir riche, puissiez-vous vivre longtemps ", etc. A cette époque, les disciples
du Bouddha ne disaient rien apres avoir regu des offrandes de leurs disciples laics, car
pendant les vingt premieres années qui ont suivi I'accession du Bouddha a I'état de Bouddha,
ils avaient recgu l'instruction de garder le silence lorsqu'ils recevaient des dons. Comme les
disciples du Bouddha se taisaient lorsque les ascétes d'autres doctrines disaient des choses
qui plaisaient a leurs disciples, les gens commencerent a comparer les deux groupes.

Lorsque le Bouddha entendit cela, il permit aux bhikkhus de bénir leurs disciples apres avoir
recu des offrandes. En conséquence, de plus en plus de gens invitérent les disciples du
Bouddha a venir mendier chez eux. Alors, les ascetes d'autres doctrines remarquérent avec
dédain : "Nous adhérons a la pratique du sage et gardons le silence, alors que les disciples de
Samana Gotama (le Bouddha) parlent avec exubérance avec les laics." En entendant ces
remarques désobligeantes, le Bouddha dit : " Bhikkhus ! Il y a ceux qui se taisent parce qu'ils
sont ignorants et timides, et ceux qui se taisent parce qu'ils ne veulent pas partager leurs
profondes connaissances avec les autres. Seul celui qui a vaincu le mal peut étre appelé un
sage. "

Puis le Bouddha dit :

Ce n'est pas par le silence que I'on devient un sage, si I'on est morne et ignorant. Comme
celui qui tient une balance, le sage soupése le bien et le mal et ne garde que le bien.

C’est parce qu’il a rejeté toute action néfaste que le sage est véritablement un sage. L’étre
noble et juste est celui capable de voir les deux aspects du monde. Celui qui fait la part des
choses dans les deux mondes est pour cette raison appelé un sage.



Dhammapada Verset 270

Celui qui nuit aux étres vivants n’est pas un ariya (étre noble); celui qui est bienveillant
envers tous les étres vivants est appelé un ariya.

L'histoire d'un pécheur nommé Ariya

Alors qu'il résidait au monastere de Jetavana, le Bouddha prononga le verset 270, en
référence a un pécheur nommé Ariya.

Il était une fois un pécheur qui vivait pres de la porte nord de Savatthi. Un jour, grace a son
pouvoir surnaturel, le Bouddha découvrit que le temps était venu pour le pécheur
d'atteindre le premier stade de I'Eveil. Ainsi, aprés avoir mendier sa nourriture, le Bouddha,
suivi de bhikkhus, s'arréta prés de I'endroit ol Ariya péchait. Lorsque le pécheur le vit, il jeta
son matériel de péche et vint prés du Bouddha. Le Bouddha alors commenca a demander les
noms des bhikkhus qui 'accompagnaient en présence du pécheur, et finalement, il demanda
le nom du pécheur. Lorsque le pécheur répondit qu'il s'appelait Ariya, le Bouddha dit que les
Nobles (ariyas) ne font de mal a aucun étre vivant, mais que puisque le pécheur prenait la
vie des poissons, il n'était pas digne de son nom.

Puis le Bouddha dit :

Celui qui nuit aux étres vivants n’est pas un ariya (étre noble); celui qui est bienveillant
envers tous les étres vivants est appelé un ariya.

A la fin du discours, le pécheur atteignit le premier stade de I'Eveil.

10



Dhammapada Versets 271 — 272

Moines, ne vous contentez pas de suivre les régles ni méme d’étudier assidument. Ne vous
sentez pas satisfaits parce que vous atteignez des états profonds de concentration ou
parce que vous menez une vie de reclus. Ne vous dites pas « J'ai la chance de connaitre la
félicité du renongant que I’lhomme ordinaire ne peut connaitre ». Ce n'est que lorsque
vous parviendrez a I'éradication compléte de toutes les impuretés que vous serez
satisfaits.

L'histoire de quelques bhikkhus

Alors qu'il résidait au monastere de Jetavana, le Bouddha prononga les versets 271 et 272, a
propos de certains bhikkhus.

Il'y avait autrefois des bhikkhus qui étaient dotés de vertu ; certains d'entre eux avaient
strictement observé les pratiques austéeres, d'autres avaient une grande connaissance du
Dhamma, d'autres avaient atteint des états d’absorption profonde (jhana), d'autres avaient
atteint le premier stade de I’Eveil, etc. Tous pensaient que puisqu'ils avaient atteint tout
cela, il leur serait assez facile d'atteindre I’Eveil. Avec cette pensée, ils allérent voir le
Bouddha.

Le Bouddha leur demanda : "Bhikkhus, avez-vous atteint I'Eveil ?". Ils répondirent alors qu'ils
étaient dans une telle condition qu'il ne leur serait pas difficile de I'atteindre a tout moment.
Le Bouddha leur dit : "Bhikkhus ! Ce n'est pas parce que vous étes dotés de moralité, ce n'est
pas parce que vous avez atteint le premier stade de I'Eveil que vous devez &tre complaisants
et penser qu'il y a juste un peu plus a faire ; a moins que vous n'ayez éradiqué toutes les
souillures mentales, vous ne devez pas penser que vous avez réalisé la félicité parfaite de
I’Eveil "

Puis le Bouddha dit :

Moines, ne vous contentez pas de suivre les reégles ni méme d’étudier assidument. Ne vous
sentez pas satisfaits parce que vous atteignez des états profonds de concentration ou
parce que vous menez une vie de reclus. Ne vous dites pas « J’ai la chance de connaitre la
félicité du renongant que ’homme ordinaire ne peut connaitre ». Ce n'est que lorsque
vous parviendrez a I'éradication compléte de toutes les impuretés que vous serez
satisfaits.

A la fin du discours, tous ces bhikkhus atteignirent I’Eveil.

11



